L abrogation (nasihk et mansthk) dans le Coran Genevieve Gobillot

L’abrogation (nasihk et mansiihk) dans le Coran
a Ia lumiére d’une lecture interculturelle et intertextuelle.
Geneviéve Gobillot,
Université Lyon 3.
Abstract

Koranic verses concerning the abrogation were not considered,
during the centuries, in the same way by all the commentators. If the
most common interpretation was that the Koran declares to orerrule
itself in precise cases, in particular to cut legal questions, certain
number of authors gave completely different explanations. The last
ones, among whom at least a muctazilite, Aba Muslim Muhammad b.
Bahr al-Isfahani al-Muctazili, m. 322/934, were persuaded that the
abrogation does not concern the koranic text itself, but the revealed
texts previous (Torah, Gospel)

Having exposed the arguments, little known, of the
commentators who adopted this thesis, we notice, thanks to an
intercultural and intertextual reading of the concerned passages, that
they seam to have had the understanding the closest to the real
meaning of the koranic text.

We show, to finish, by means of the intercultural reading of the
another verse (2, 250), considered as overruled by Abu-1-Hasan cAli b.
Ahmad al-Wahidi al-Nisaburi, in his book Asbib al-nuzil wa-al-ndsikh
wa-l-mansikh, among others, that a just understanding of the koranic
notion of abrogation restores a more solid status in verses relative to
the dialogue between the religions.

Historique des acceptions de I’abrogation

Les versets coraniques qui patlent de 'abrogation n’ont pas été
appréhendés, au cours de lhistoire, de la méme manicre par tous les
exégetes. Si Iinterprétation qui s’est majoritairement imposée est que
le Coran déclare pouvoir s’abroger lui-méme, plusieurs
commentateurs ont avancé au cours du temps des explications
différentes.

Pour la période médiévale, en dépit de la destruction des ceuvres
des muctazilites, l'opinion de I'un d’entre ecux, qui représente

Al-mawaqif, 5 Numéro spécial Avril 2008



L abrogation (nasihk et mansthk) dans le Coran Genevieve Gobillot

probablement plus qu’une prise de position individuelle, nous est
parvenue dans son intégralité. Elle figure dans le fafsir (Mafitih al-
ghayb) de Fakhr al-Din al-Razi, au commentaire du verset 2, 106 :
« Sixieme question : Ils (les ulémas) sont tombés d’accord sur le fait
que Pabrogation concerne le texte du Coran lui-méme. Néanmoins
Ablt Muslim Ibn Bahr (Aba Muslim Muhammad b. Bahr al-Isfahani
al-Muctazili, m. 322/934, est un commentateur du Coran
abondamment cité par Fakhr al-Din al-Razi. Il naquit en 254/868. 11
fut 'un des protégés du vizir Ali b. <fsa. Sous al-Mugqtadir, il fut
gouverneur d'Isfahan et du Fars. Son commentaire coranique
sappelait :Jami al-ta'wil li-mubkam al-tanzil. 11 est également cité par
Tusi et par Tabarsi dans leurs commentaires coraniques.) a déclaré, “Il
n’en est point ainsi” ; alors que les gens argumentaient en faveur de
son application au Coran au moyen de divers éléments. L’'un d’entre
eux est le verset: “Nous n’abrogeons un verset ni ne le faisons oublier
sans en apporter un meilleur ou un semblable”. Abd Muslim a
répondu a cela également par divers arguments : le premier est que les
versets abrogés sont les lois (shard’#) qui figurent dans les livres
antérieurs, a savoir la Torah et ’Evangile, comme par exemple le
repos du samedi et la pricre vers le couchant dont Dieu nous a
dispensés en nous faisant manifester autrement notre adoration. Les
juifs et les chrétiens disaient: “Ne croyez que celui qui suit votre
religion”. Dieu a aboli cela par ce verset»

Apres sa mention par Fakhr al-Din al-Razi, cette explication
semble étre restée plongée durant des siecles dans un silence presque
absolu, seulement brisé par T'hérésiographe Shahrastani (Al-
Shahrastani. 1965:189-190). 11 faut attendre le XIX® siecle pour qu’un
réformiste, Sayyed Ahmad Khan (m. 1889), y refasse allusion dans son
Tafsir (en ourdou). Est-ce par la seule influence de sa pensée que cette
interprétation  s’est répandue largement dans lislam indo-
pakistanais ou bien I'idée avait-elle continué a faire son chemin dans
ces régions depuis tres longtemps? On constate en tout cas que
Pencyclopédie indienne Ewncyclopaedia of the Holy Qur'an, explique, a
Particle « abrogation », que «I’abolition des révélations et législations
antérieures serait le premier sens de ce verset, qui a ensuite été élargi a
I'abrogation du Coran par le Coran pour les besoins du figh ». I’un

Al-mawaqif, 6 Numéro spécial Avril 2008



L abrogation (nasihk et mansthk) dans le Coran Genevieve Gobillot

des témoignages les plus remarquables a ce sujet est le commentaire
de Mawdudi, qui ne connait que cette interprétation et donc refuse
priori tout fondement coranique au principe de 'abrogation du Coran
par le Coran.

Une source arabe affirmant la méme chose est le Tafs7r moderne
de Said Hawwa, A/~Asds fi-l-tafsir (2003, 1, : 207). Dans le Tafsir al-
wasit, composé par une équipe de ‘wlama’ d’al-Azhar, cette
interprétation serait simplement « seconde » et attribuée aux “wlama’
td’ifa, expression qui désigne les Muctazilites et les Chiites. Quelques
autres commentateurs modernes, Maulvi Muhammad <Ali,
Muhammad Asad et Ahmad Hasan rejettent également tout a fait
Iinterprétation de Pabrogation du Coran par lui-méme, Iattribuant
aux fugahd’, qui se sont exprimés sur ce point bien apres apparition
du Coran.

Dans la mesure ou les enjeux relatifs a cette question ont pris de
nos jours une ampleur et une acuité accrues, il peut s’avérer utile de la
reconsidérer a la lumiere des nouvelles méthodes de réflexion sur les
textes fondateurs, en loccurrence I’étude interculturelle et
intertextuelle.

Les fondements coraniques de I’abrogation

Selon les ulémas, la notion de ndsikh et mansiikh est évoquée
dans trois passages coraniques (16, 101, 22, 52 et 2, 1006).

Le verset (16, 101) serait, selon la chronologie coranique
traditionnelle, le plus ancien (période mekkoise): « Lorsque nous
changeons un verset contre un autre verset — Dieu sait ce qu’il révele
— ils disent : “Tu n’es qu’un faussaire I” Non | Mais la plupart d’entre
eux ne savent pas» Le contexte est un discours adressé par
Muhammad aux polythéistes. Cette appellation désigne de manicre
générale «les idolatres » et tres souvent, dans des cas spécifiques
comme la partie de la sourate concernée ici, les « communautés »
(chrétiens, juifs, judéo-chrétiens, manichéens, sabéens) représentées a
I’époque, pour les exhorter a croire et a suivre le chemin de Dieu. Cet
ensemble s’étend, globalement, des versets 98 a 105. Les versets 98 a
100 constituent un premier sous-ensemble: « (98) Lorsque tu
proclames (fagra’) le Coran, demande la protection de Dieu contre le
Démon maudit. (99) Le démon n’a aucun pouvoir sur les croyants ni

Al-mawaqif, 7 Numéro spécial Avril 2008



L abrogation (nasihk et mansthk) dans le Coran Genevieve Gobillot

sur ceux qui se confient en leur Seigneur. (100) Son pouvoir s’exerce
seulement contre ceux qui le prennent pour maitre et qui sont
polythéistes ».

Le passage est explicite : Iidée est qu’il faut que Muhammad
demande protection a Dieu contre le Démon au moment ou il
proclame a haute voix le Coran afin que celui-ci ne puisse interférer
dans cette proclamation. Vient ensuite le verset 101. Son sens est
également clair : lorsque Dieu change un verset contre un autre verset,
s (les adeptes des communautés), disent (a Muhammad) « Tu n’es
qu'un faussaire ! ». Vient ensuite la réplique : Non ! Mais la plupart
d’entre eux ne savent pas. (101) Dis: « L’esprit de sainteté I'a (le
Coran) fait descendre avec le Vrai, de la part de ton Seigneur comme
une Direction et une bonne nouvelle pour les soumis afin d’affermir
les croyants ».

La situation s’éclaire alors. La proclamation du Coran est
exempte de tout défaut qui pourrait provenir dune intervention
démoniaque, puisque Muhammad a pris la précaution de Décarter.
Cependant, lorsque les adeptes des communautés (les Gens du Livre)
trouvent qu'un verset a été substitué a un autre, ils traitent le prophete
de faussaire. Or pourraient-ils lancer une telle accusation pour la
raison qu’un verset coranique serait substitué a un autre ? D’une part
les Gens du Livre n’étaient pas censés connaitre le Coran, mémorisé,
selon la tradition uniquement par les fideles et non encore mis par
écrit, d’autre part, Peussent-ils connu que de tels changements leur
auraient été peut-ctre laissés indifférents, voire les auraient réjouis,
mais en aucun cas ils n’auraient accusé le messager de 'islam d’étre un
faussaire parce qu’il changeait quelque chose a sa propre révélation.
Les versets remplacés par d’autres ne sont donc pas des versets du
Coran, mais des versets appartenant a des textes révélés antérieurs, les
textes de ceux qui portent Paccusation de falsification contre le
prophete, a savoir, essentiellement la Bible et les corpus qui y sont
rattachés. La réplique qui suit confirme ce sens en précisant que le
Coran « descend » directement de Dieu, accompagné du Vrai (Hagg),
grace a ’Esprit de sainteté.

Cette preuve est complétée par la réponse a une autre
contestation émanant des gens des communautés. (103) Nous savons

Al-mawaqif, 8 Numéro spécial Avril 2008



L abrogation (nasihk et mansthk) dans le Coran Genevieve Gobillot

qu’ils disent: « C’est seulement un mortel qui Iinstruit! Mais celui
auquel ils pensent parle une langue étrangere, alors que ceci est une
langue arabe claire ».

Le fait que la révélation coranique est en arabe et non pas dans
les langues des textes auxquels elle apporte ces modifications (hébreu
et syriaque en particulier) est donné comme preuve, par le Coran, que
ces textes ne sont pas modifiés par un homme (Muhammad et/ou son
instructeur), mais bien par Dieu lui-méme. Nous sommes la au cceur
de la fonction que le Coran s’attribue de manicere récurrente : juste
commentaire (Gobillot. 2006: 24-29), correction et rectification des
textes antérieurs (Voir a ce sujet le verset « O gens de I"Ecriture, vous
est venu notre Envoyé ; il explicite pour vous beaucoup de ce que vous
cachiez de I’Ecriture et il passe outre sur beaucoup.» (5, 15-16) qui
précise que le Coran tient compte des « textes cachés » (apocryphes)
des juifs et des chrétiens et, qu’en revanche, il ne conserve pas une
partie de leurs canoniques.) Mais comment des textes en hébreu ou en
syriaque peuvent-ils se trouver modifiés en arabe ? C’est précisément
Pun des défis que propose le Coran a ses détracteurs. Ces
modifications sont bien «descendues» sur Muhammad, puisque
I’homme que l'on soupconne de lui donner des indications sur ces
points ne parle pas I’arabe et que ces modifications sont apportées en
arabe. On se trouve la dans un tout autre univers que celui de
I'abrogation du Coran par le Coran.

Examinons a présent le verset (22, 52):

I releve d’un « bloc sémantique » qui va du verset 49 au verset
54. Le contexte est un discours adressé par Dieu aux incrédules, dont
il a détruit les cités parce qu’ils rejetaient les appels de leur prophetes
(Noé, Abraham, Loth, Moise). Les versets 49 a 51 introduisent le
verset de I’abrogation : « Dis : O vous les hommes ! Je suis certes pour
vous un avertisseur explicite. Ceux qui auront cru et qui auront
accompli des ceuvres bonnes obtiendront un pardon et un généreux
viatique. Ceux qui s’efforcent d’abolir nos versets porteurs de signes :
voila ceux qui seront les hotes de la Géhenne ». L’on retrouve ici le
mot dya, déja présent en 16, 101 ou il désignait a la fois les versets des
textes antérieurs abrogés et ceux du Coran qui les abrogent. Dans le
cas présent, il a aussi une double acception : les verset du Coran et les

Al-mawaqif, 9 Numéro spécial Avril 2008



L abrogation (nasihk et mansthk) dans le Coran Genevieve Gobillot

signes qu’ils évoquent, a savoir le fait que Dieu informe par des dya
(versets) les hommes au sujet des signes (dya) qulil a envoyés en
détruisant dans le passé les incrédules et qu’il le fera a nouveau si les
hommes rejettent la révélation du Coran. Le texte poursuit: (52)
« Avant toi, Nous n’avons envoyé nul apotre ni propheéte, sans que le
Démon jetat (impureté ?) dans leur souhait, quand ils le formulaient
(le contenu de la révélation). Allah abroge donc ce que le Démon a
jeté (d’impur dans les messages), puis Allah confirmera ses dya. Allah
est omniscient et sage.» La plupart des commentateurs ont été
influencés par un récit controversé qui veut que Muhammad ait été, a
I'instar des prophétes antérieurs, victime du Démon. Cette tradition
rapporte que les versets sataniques furent prononcés suite a une
tentation démoniaque faisant espérer a Muhammad qu’il pourrait se
rallier les polythéistes de la Mekke (Voir a ce sujet Tabari, Tafsir :17,
119.). Pourtant rien n’indique cela dans le Coran. Il parle
explicitement des envoyés et des prophétes missionnés « avant toi »,
ce qui implique que Muhammad n’est nullement concerné. Le Coran
est le message par lequel, justement, Dieu abroge les erreurs dues aux
interventions démoniaques introduites dans les discours de ses
prédécesseurs qui ne s’étaient pas suffisamment prémunis et confirme
ses propres versets porteurs de signes. Admettre toute autre
interprétation, c’est aller dans le sens opposé a l’enseighement
coranique qui réitere ailleurs le fait que Muhammad se distingue parce
quil n’est pas un prophete qui patle sous le coup de son désir
personnel (/d yantiqu ‘an al-hawa ».

La fin du bloc sémantique confirme cette signification : « Dieu
(a agi ainsi, c'est-a-dire a laissé le démon s’introduire dans les souhaits
des prophetes antérieurs) afin de faire de ce que jette le démon une
tentation pour ceux dont les cceurs sont malades ou endurcis. En
vérité, les injustes sont dans une profonde divergence. (54) afin aussi
que ceux a qui la science a été donnée sachent que ceci (la révélation
coranique) est la vérité venue de ton Seigneur et que, croyant a elle,
leur cceur s’incline devant elle. Dieu dirige les croyants sur la voie
droite ». L’idée est ici quil s’agit d’'un dessein de Dieu visant a
éprouver les vrais croyants. Nous sommes a nouveau a mille lieues de
I'idée d’une abrogation des versets coraniques par d’autres.

Al-mawaqif, 10 Numéro spécial Avril 2008



L abrogation (nasihk et mansthk) dans le Coran Genevieve Gobillot

Terminons par le verset 2, 106, le plus souvent utilisé pour
justifier 'abrogation des versets coraniques par d’autres. Il est, comme
le 22, 52, daté de la période médinoise.

Il doit étre envisagé au cceur d’un « bloc sémantique » allant du
verset 90 au verset 115. Il commence par une harangue a ’encontre
des fils d’Israél et de tous ceux qui se déclareraient ennemis de
Gabriel, venu faire descendre sur le cceur de Muhammad le Livre qui
« confirme ce qui était avant lui » (les révélations antérieures). Ce Livre
contient des dya(s) parfaitement clairs auxquels seuls les pervers
refusent de croire. Le texte s’adresse ensuite aux peuples qui ont recu
des alliances avec Dieu, puis les ont rejetées. A présent, plusieurs de
ceux qui avaient recu des Ecritures rejettent le Coran comme s’ils ne
savaient rien. Le Démon est évoqué au verset 102 qui dit que ces gens
ont cru ce que les démons leur avaient raconté concernant le regne de
Salomon. Le Coran rectifie: «Ce n’est pas Salomon qui était
incrédule, mais les démons qui étaient ».

Il s’agit la d’un premier exemple de correction ou de rectification
d’une croyance antérieure, concernant sans doute le fait que le
prophete Salomon aurait commis un certain nombre de fautes. Le
Coran poursuit par un deuxieme exemple, cette fois, de correction de
vocabulaire. Au verset 104, il propose la rectification suivante : « Ne
dites pas: -Fais de nous tes élus ! (raind) Mais dites : Regarde-nous
(prends nous en piti€) (ungurna).

Il est difficile de déterminer a priori a quoi le Coran fait ici
allusion. Heureusement, un autre passage, contenant les mémes
termes associés a d’autres, permet d’y voir plus clair. Il s’agit du verset
4, 46. Son contexte est une polémique contre les juifs, qui commence
au verset 44. Ces gens sont accusés d’acheter I’égarement et de vouloir
égarer les autres hors de la voie droite. (45) Ils sont traités d’ennemis
contre lesquels Dieu défend et protege. Puis vient le verset en
question : « Certains juifs alterent le sens des paroles révélées ; ils
disent : « Nous avons entendu et nous avons désobéi» (samini wa
‘asaynd) et « Entends » d’une manicere inaudible (asma® ghayru musma’) (il
s’agit sans doute ici de lordre « chema Israél!»). Ils disent aussi
« favorise-nous » (rand). 1ls tordent leur langue et ils attaquent la
religion. Mais s’ils avaient dit: « Nous avons entendu et nous avons

Al-mawaqif, 11 Numéro spécial Avril 2008



L abrogation (nasihk et mansthk) dans le Coran Genevieve Gobillot

obéi » (samind wa-ata‘nd), « Entends » (asma’) (sous entendu de maniere
audible) et « Regarde-nous » (unzurnd) c’eut été certainement meilleur
pour eux et plus droit. Dieu les a maudits a cause de leur incrédulité.
Ils ne croient pas, a 'exception d’un petit nombre d’entre eux. » Le
verset 47 conclut ainsi la question: « O vous 4 qui le Livre a été
donné, croyez a ce que nous vous avons révélé confirmant ce que
vous possédiez... »

Ce verset éclaire parfaitement le sens du 2, 104: il s’agit
d’¢éléments de textes sacrés prononcés par les juifs, que le Coran
estime erronés ou, plus précisément, pouvant se préter a déformation
et pour lesquels il propose une rectification. Le premier est un passage
du Deutéronome (5, 27, 24¢me commandement) (V/éshamanon véassinon)
(Nous écouterons et nous exécuterons). Les Judéens ont dit cela au
pied du Sinai apres avoir entendu les dix commandements et en avoir
ressenti une grande frayeur. Les chefs des tribus ont alors demandé a
Moise d’écouter seul la suite du message divin afin qu’il le transmette,
le peuple s’engageant a « écouter et exécuter ». Le verset 2, 93, qui fait
¢galement partie du bloc sémantique d’introduction a 'abrogation
reprend ce méme passage du Deutéronome, y ajoutant un
commentaire sur I’élévation du mont Sinai au-dessus des juifs
(Rappelé en 2, 63, 4, 153-154 et 7, 170-171) lequel figure dans le
Talmud (Chabbat 88) « Nous avons brandi au-dessus d’eux le Mont
Sinai, comme si c’eut été un tonneau ».

Le Coran avance donc la correction d’un verset du Pentateuque,
c'est-a-dire son abrogation et son remplacement par une autre
formule, en arabe: «samini wa-ata'ni» (Nous écouterons et nous
obéirons). En effet, 'expression hébraique véassinou devient ambigué
lorsqu’elle se trouve transcrite mot a mot en arabe puisqu’elle exprime
alors, au lieu de la mise en pratique de l'ordre (verbe casd en hébreux),
la désobéissance (verbe ‘asa en arabe: ‘asaynd). Les juifs sont ici
accusés d’avoir tordu le sens des paroles révélées, parce qu’ils
semblent avoir remarqué a Iépoque ce phénomene linguistique,
Pinterprétant comme le fait qu’ayant entendu ce Coran arabe, ils
n’avaient pas a adhérer ni a obéir a ses ordres, puisque dans la langue
de cette révélation, ‘asa veut dire désobéir. Le Coran propose donc
une correction radicale du passage du Deutéronome, qui supprime

Al-mawaqif, 12 Numéro spécial Avril 2008



L abrogation (nasihk et mansthk) dans le Coran Genevieve Gobillot

toute ambiguité en passant d’une simple transcription (qui comporte
un « faux ami» ‘asd, dans la nouvelle langue de référence qui est
'arabe), a une véritable traduction en arabe du passage de la Torah a
partir de son sens. Nous sommes donc devant un exemple concret
d’abrogation d’un passage biblique par un passage coranique.

Pour ce qui est de la deuxieme correction proposée en 4, 46, qui
est de remplacer (asma® ghayrn musma’) par simplement (asma’) il s’agit 1a
vraisemblablement d’un défaut introduit par les juifs, selon le Coran,
dans leur récitation du texte. Le Coran dit, littéralement ce qui est la
seule traduction possible du passage : « (Vous prononcez lorsqu’on
vous demande ce que Dieu vous a ordonné concernant son message)
un « Ecoute (Israél) » inaudible. Dites (clairement) « Ecoute (Israél) »,
(sous entendu ici : la parole de Dieu dans le Coran) ».

A partir de 1a, le troisiéme passage, a savoir la proposition de
remplacer rd‘ina par ungurnd, devient beaucoup plus compréhensible.
En effet, rd'ind (avec un alef, racine identique a ré'a en arabe), en
hébreu, peut avoir exactement le méme sens que r@%na (avec un ayn)
en arabe. Il peut signifier « Regarde-nous » ou « préte-nous attention »
(Gn 42, 1; Gn 39, 23), expression qui, s’adressant a Dieu a pour
connotation : prends pitié de nous ou protege nous, mais il a
également été interprété comme voulant dire: « Favorise nous»
(Traité  talmudigue Abotr 2, 9), «prends soin de nous» ou, plus
précisément encore, et c’est cette acception que vise sans aucun doute
le Coran: «choisis-nous, prends-nous pour élus» (Esdras 2, 9). 11
s’agit alors, dans ce dernier cas, de 'une des allusions par le Coran a la
notion de communauté juive élue, notion qu’il s’attache a remettre en
cause dans plusieurs autres versets.

Ce passage, repris en 2, 104, constitue un exemple tout a fait
pertinent d’une interpolation qui aurait été introduite par un prophete
antérieur a2 Muhammad, en l'occurrence Moise, dans les espoirs
duquel le Démon aurait interféré, afin de lui faire prononcer le terme
ambigu 7d’nd, susceptible d’¢tre confondu, dans une transcription
arabe mot a mot, avec rdnd, précisément, si on «tord sa langue »
(C'est-a-dire si 'on prononce un ‘@yn et non pas un alf, conservant
ainsi tout en la masquant "ambiguité du terme hébreux 77a), en lieu et
place de Pexplicite #nzurni. Ce lapsus, imputable au démon et non aux

Al-mawaqif, 13 Numéro spécial Avril 2008



L abrogation (nasihk et mansthk) dans le Coran Genevieve Gobillot

prophétes qui l'ont commis, extrémement léger et innocent en
apparence, peut devenir facilement, selon le raisonnement coranique,
une tentation pour les cceurs malades qui prétendent a DPélection
divine, comme le rappelle le verset 22, 52. e Coran annonce ici aux
juifs qu’il corrige leur invocation, proposant d’adopter le mot wngurna,
en arabe, pour remplacer le verbe hébreux ri'a, susceptible
d’ambiguité et il invite ceux qui ont cru a la véridicité du Coran a
adopter cette nouvelle formule.

Comme on vient de le voir, il s’agit également, sans aucun doute
possible, dans le cadre de ce verset 2, 106, d’'un exemple d’abrogation
d’un texte antérieur, ce qui confirme qu’en aucune des trois
occurrences de P'abrogation, le Coran ne met en cause ses propres
versets.

Conséquences et conclusions

L’argument avancé par Aba Muslim le muctazilite, le premier a
avoir mis le doigt sur le nceud du probleme, rend, dans ce cadre,
parfaitement compte de la subtilité du texte coranique. En effet, selon
lui, cette abrogation concerne, non pas la shara dans sa totalité en tant
qu’ensemble de regles légales des juifs et des chrétiens, mais un certain
nombre de ses points. D’autre part, il précise dans un second temps
que l'abrogation concerne la « cloture » qui fait que les juifs et les
chrétiens considerent qu’apres le leur il ne doit pas y avoir de nouveau
message divin. Cette « cloture » va de pair avec la certitude que leur
communauté est bien celle qui a été élue par Dieu. Ce que le Coran
entend donc abroger, dans un premier temps en tout cas, n’est autre
que cette certitude qui les empéche de s’ouvrir a son message, lequel
contient 'abrogation de certaines de leurs lois a travers des dya qui en
remplacent d’autres. Dans ce sens qu’Aba Muslim a ajouté que
Iabrogation s’adresse a une injonction lancée par les juifs et les
chrétiens : « Ne croyez que ceux qui suivent votre religion ». Au fond,
ce quil propose d’abroger dans le cadre de cette thématique, a travers
deux dya ou, plus précisément, bribes de dya et une lecture (en 2, 104),
ce sont trois attitudes touchant des choses essentielles : écouter, obéir,
se dessaisir de sa confiance en sa propre élection divine. Ce que le
Coran présente comme principe de 'abrogation et a la fois comme
premier élément a abroger, ce ne sont pas les lois antérieures, sauf de

Al-mawaqif, 14 Numéro spécial Avril 2008



L abrogation (nasihk et mansthk) dans le Coran Genevieve Gobillot

maniere partielle, puisqu’elles sont, substantiellement, les lois de Dieu,
ce ne sont pas non plus les textes, puisque ce sont, substantiellement,
les versets de Dieu, ce sont simplement quelques mots ambigus, mais
dans lesquels se joue tout le sort, c'est-a-dire I’élection des
communautés qui les prononcent.

Pourtant, on s’apercoit vite que, si les versets de I’abrogation
proposent de changer trés peu au texte, leurs conséquences lointaines
sont en réalité considérables. Celui, juif ou chrétien, qui admettrait ce
principe, perdrait du méme coup son statut de membre d’une
communauté €lue, il s’engagerait a écouter (la parole du Coran) et a
obéir (a ce quenseigne le Coran). Minimes en apparence, les
conséquences de ces versets sont donc immenses, puisqu’elles
conduisent a la mise en cause de la légitimit¢ des communautés
antérieures elles-mémes, les préparant a admettre, dans un deuxiecme
temps, une « refonte » plus importante de leurs messages divins.

Telle semble bien étre la pédagogie coranique de ’abrogation. Sa
finesse, qui aurait du la faire reconnaitre comme 'un des arguments de
persuasion les plus efficaces relevant de 1'#dg, semble avoir été
completement ignorée des les époques les plus hautes, seuls de rares
théologiens au cours du temps 'ayant saisie.

On remarque également, a travers une telle pédagogie, la
déclaration, dans le Coran, a la fois d’une immense confiance en la
raison humaine, qui invite a s’appuyer sur des arguments nuancés et
subtils et un appel a la culture religieuse de ceux qu’il entend
convaincre. En effet, la démarche d’analyse intertextuelle que nous
venons d’appliquer ne fait rien d’autre que se conformer a I'injonction
coranique « Apportez donc la Torah, lisez-la si vous étes véridiques »
(3, 93). Or, pour pouvoir satisfaire a cette injonction, il va de soi que
la Torah doit étre matériellement et physiquement accessible. Il est
donc impliqué qu’elle ne doit pas disparaitre, fait qui, a son tour,
implique que ses gardiens sont également appelés a survivre. Ainsi,
méme si la conclusion de tout ce processus d’abrogation s’avere
défavorable, théologiquement parlant, au judaisme et au christianisme
dans leur revendication exclusiviste du salut, elle s’inscrit, pour finir,
dans le cadre d’une conception de la sagesse divine qui implique la
continuité de ’existence de ces communautés.

Al-mawaqif, 15 Numéro spécial Avril 2008



L abrogation (nasihk et mansthk) dans le Coran Genevieve Gobillot

Or, ce raisonnement coranique s’inscrit ici, comme 1’a constaté
Abdesselam Cheddadi, dans la continuité de la théologie de I'antiquité
tardive, en particulier la théologie chrétienne (Cheddadi. 2004: 135).
Cette continuité, qui implique une lecture interculturelle inscrite dans
le cadre de Thistoire des mentalités, se retrouve au niveau de deux
themes récurrents, intimement liés dans le Coran. D’une part le fait
que Dieu permet a Perreur de cohabiter avec la vérité, d’autre part la
démonstration selon laquelle la vérité est si éclatante par elle-méme
que tout un chacun y viendra tot ou tard de lui-méme.

Ces deux thématiques sont explicitement inscrites dans le texte,
mais une lecture intertextuelle et comparative permet de mieux les
éclairer.

Le premier correspond a laffirmation selon laquelle le prophete
recoit l'assurance qu’il a été envoyé seulement pour avertir les
hommes, sans les forcer autrement, la multiplicité des croyances ayant
sa source dans le mystere de I'insondable volonté divine: «Si ton
Seigneur P'avait voulu, tous les habitants de la terre auraient cru. Est-
ce a toi de contraindre les hommes a étre croyants, alors qu’il
n’appartient a personne de croire sans la permission de Dieu ? » (10,
99-100). La clé en est donnée par un verset qui complete
Iargumentation : « Si ton Seigneur Pavait voulu, il aurait rassemblé
tous les hommes en une seule communauté. Mais ils ne cessent pas de
se dresser les uns contre les autres » (11, 118). Ce raisonnement, selon
lequel c’est par décision divine que la vraie religion n’éclipse pas
toutes les autres, renvoie a un argument théologique connu dans le
christianisme a 'époque, en particulier a travers les Institutions divines de
Lactance (II, III, 20) : « Ce qui les a peut-étre ébranlés [les paiens],
C’est I'idée que, s’il existait une religion véritable, elle se manifesterait,
revendiquerait sa place et ne supporterait pas quiil en existat une
autre. (21) Or, cela releve d’une révélation divine et d’un secret céleste
[la décision d’éprouver les hommes] ; et, pour peu que cela ne soit pas
enseigné, nul ne peut le connaitre, par quelque moyen que ce soit.

Quant au second, il s’agit d’'une réflexion partant du contexte
coranique du verset 2, 256. S’appuyant sur une affirmation identique a
celle de la Bible, selon laquelle Dieu ne dort jamais et n’est jamais
fatigué (psaume 121, 4), le Coran précise que la véritable religion est

Al-mawaqif, 16 Numéro spécial Avril 2008



L abrogation (nasihk et mansthk) dans le Coran Genevieve Gobillot

celle qui rend un culte a une divinité transcendante, libre de toute
contrainte d’ordre physique ou moral ; comme l'intercession, en 2,
255, qui, elle non plus, n’exerce pas de contrainte, puisqu’elle est faite
«avec la permission » de Dieu. « Pas de contrainte en religion » a donc
pour premier sens: pas de véritable religion, si ce n’est celle de
I'unique divinité sans contrainte. Cette affirmation est directement
suivie de l'assertion selon laquelle «la vérité se sépare clairement de
Perreur », le choix de la vraie religion étant comparé a «’anse la plus
solide que 'on puisse saisir ». La célebre phrase regoit alors — cas de
figure fréquent dans le Coran — le second volet de sa signification.
Cette religion d’un Dieu sans contrainte est tellement éclatante de
vérité qu’il n’est nul besoin d’utiliser la contrainte pour convertir. Tout
un chacun y viendra spontanément. En clair, si 'islam utilisait la force
pour s’imposer, il s’abaisserait au degré des faux cultes, qui
compensent par la violence I'erreur de leur doctrine. Ce vieil argument
théologique était connu des premiers auteurs chrétiens, comme le
prouvent ces réflexions du méme Lactance qui illustrent parfaitement
le double sens de «pas de contrainte » : « Ou est la vérité¢ ? La ou
aucune contrainte ne peut peser sur la religion, ou rien ne peut étre
victime de violence, la ou il ne peut y avoir de sacrilege » (Institutions
Dipines, 11, IV, 7). En effet, « Seul est Dieu celui qui n’a pas été fait. 1l
demeurera donc toujours en Pétat ou il a été, parce qu’il n’a pas été
engendré de Iextérieur, que son origine et sa naissance ne dépendent
d’aucune autre chose qui puisse le modifier et le détruire » (Ibid., 11,
VIII, 44). Ainsi, « Il n’est pas besoin de violence et d’injustice pour
convaincre, parce que la religion ne peut pas naitre de contraintes. Il
faut utiliser plutét le verbe que les verges pour quil y ait acte
volontaire. C’est pourquoi nul n’est jamais retenu par nous malgré lui,
et pourtant nul ne s’éloigne, car a elle seule la vérité retient dans nos
rangs » (lbzd., V, XIX, 11-13) Les polythéistes sont incapables de nier
que leurs divinités ne sont que des hommes qu’ils ont pris pour des
dieux (Ibid., XIX, 15); c’est pourquoi ils doivent utiliser la violence
pour convaincre.

L’exclusion totale de lutilisation de la violence a I’égard de
«lautre religieux » pour la simple raison de sa différence fait donc,
selon le Coran lui-méme, partie du principe intrinseque de I'islam,

Al-mawaqif, 17 Numéro spécial Avril 2008



L abrogation (nasihk et mansthk) dans le Coran Genevieve Gobillot

dont la supériorité théologique n’a de sens que s’il se départit de toute
violence en vue de se répandre dans le monde.

Ainsi, le Coran se pose a double titre en désaveu fondamental et
définitif de toutes les interprétations selon lesquelles ce verset et ses
semblables pourraient étre abrogé au profit de la pratique de la
contrainte et de la violence. En effet, non seulement il ne s’abroge pas
lui-méme, mais encore son sens théologique profond est que la
supériorité de Tislam ne peut se manifester que par le refus de
pratiquer la contrainte pour convertir, exactement comme Iavait
démontré Lactance pour le christianisme quelques siecles plus tot.
Liste des références

- Cheddadi Abdesselam, 2004, Les arabes et [l'appropriation de [histoire.
Emergence et premiers développements de ['bistoriographie musulmane jusqu anx
II/ VIII® siécle, Sindbad, Actes Sud, Paris.

- Gobillot (Genevieve), mai 2000, « Le Coran, commentaire des Ecritures »,
Le monde de la Bible, p. 24-29.

- Said Hawwa, 1414/1993, Al-Asds fi-I-tafsir, Korankommentar in 11,
Binden; 4. Auflage, , Dar al-Salam, Kairo.

- Shahrastani, 1934, Kitib Nihayat al-igdam [i ilm al-kalim, édité et traduit par
A. Guillaume, Oxford.

Al-mawaqif, 18 Numéro spécial Avril 2008



