
 

Archives de sciences sociales des religions 

208 | 2024
Bulletin bibliographique

Réinscrire le religieux dans le social… et la
théologie
Le cas de la tradition islamique
Reinscribing the Religious in the Social... and Theological Spheres. The Case of
the Islamic Tradition
Reinscribir lo religioso en lo social... y teológico. El caso de la tradición islámica

Margot Dazey et Karim Souanef

Édition électronique
URL : https://journals.openedition.org/assr/76407
DOI : 10.4000/138sw 
ISSN : 1777-5825

Éditeur
Éditions de l’EHESS

Édition imprimée
Date de publication : 31 décembre 2024
Pagination : 17-36
ISBN : 9782713229701
ISSN : 0335-5985
 

Référence électronique
Margot Dazey et Karim Souanef, « Réinscrire le religieux dans le social… et la théologie », Archives de
sciences sociales des religions [En ligne], 208 | 2024, mis en ligne le 01 février 2025, consulté le 29 juin
2025. URL : http://journals.openedition.org/assr/76407  ; DOI : https://doi.org/10.4000/138sw 

Le texte et les autres éléments (illustrations, fichiers annexes importés), sont « Tous droits réservés »,
sauf mention contraire.

https://journals.openedition.org
https://journals.openedition.org
https://journals.openedition.org/assr/76407


Archives de sciences sociales des religions, 208 (octobre-décembre 2024), p. 17-36

Margot Dazey
  UMR 8026 - CERAPS (Université de Lille  )

   margot.dazey[at]cnrs.fr  

Karim Souanef
  UMR 8026 - CERAPS (Université de Lille)

    karim.souanef[at]univ-lille.fr  

Réinscrire le religieux dans le social… 
et la théologie

Le cas de la tradition islamique

    « Ce refus des cloisonnements entre des spécialités factices de la 
sociologie, qui sont le plus souvent au service d’intérêts 
corporatistes de chercheurs, a été commandé par la réalité sociale 
elle-même, comprise comme un ensemble structuré de relations 
entre di�érents espaces de pratique. » (Suaud, 2014 : 84) 

    D
ans sa sociologie des sociologues des religions, Pierre Lassave (2019) décrit 
une déconfessionnalisation du personnel investi dans ce champ d’études 
dès l’après-guerre. Cette distanciation voit également jour dans la pro-

duction scienti�que des sociologues, marquée par la di�usion d’un « athéisme 
méthodologique » fuyant le théologique pour clari�er les frontières disciplinaires 
et cherchant à expliquer le religieux par le social. À partir des années 1990, sous 
l’impulsion d’une nouvelle génération de chercheur·es proches du pragmatisme, 
la perspective dominante se renverse pour faire place à un « théisme méthodo-
logique », la focale se rapprochant de l’acte religieux et des concepts émiques 
sous-tendant ces expériences. Aussi nécessaire soit-elle, cette perspective écarte 
la classe en tant que variable cardinale de l’analyse sociologique et vise à isoler 
la religion de l’espace socialement strati�é dans laquelle elle s’inscrit. C’est en 
réaction à ces débats que paraît en 2023 l’ouvrage collectif Religions et classes 
sociales1. Les coordinateurs et coordinatrices expliquent le délaissement des 

1. Deux des co-directeurs, Yannick Fer et Juliette Galonnier, ont participé activement (via un 
travail de traduction et la rédaction d’une préface) à la circulation en France des travaux de 
Véronique Altglas et Matthew Wood dont la démarche peut être résumée par le titre d’un de 
leurs ouvrages : Bringing Back the Social into the Sociology of Religion  (Altglas et Wood, 2018). 

mailto:margot-dazey[at]hotmail.fr
mailto:k.souanef[at]protonmail.com


18 – Archives de sciences sociales des religions

classes sociales par l’in�uence du paradigme de la sécularisation et de l’indi-
vidualisation laissant croire « à une sorte d’autonomisation des expériences 
religieuses (ou “spirituelles”) vis-à-vis des structures sociales » (Favier, Fer, 
Galonnier et Perrin-Heredia, 2023 : 13). La spécialisation de la sociologie 
des religions (matérialisée dans des revues, des manuels, des laboratoires et des 
associations) tout comme l’intérêt institutionnel à défendre l’irréductibilité du 
religieux viendraient entériner ce jeu d’éclipse. Le projet du livre est donc de 
réinscrire le religieux dans le social sans imposer comme droit d’entrée « un 
type d’érudition, une familiarité avec les notions théologiques » di
cilement 
accessibles aux sociologues peu familiers des objets religieux (Ibid . : 17). 

 Cet article entend participer à ces débats épistémologiques en interrogeant les 
conditions de possibilité d’une sociologie critique (d’inspiration bourdieusienne) 
des religions : comment produire une connaissance sociologique sensible aux rap-
ports sociaux (de classe notamment) prenant au sérieux le théologique et les 
concepts émiques ? Dans quelle mesure les concepts (re)façonnés par Pierre Bourdieu 
permettent-ils d’enquêter au plus près d’une tradition religieuse donnée ? 

 Pour apporter des éléments de réponse, nous détaillerons un programme de 
recherche en cours sur les socialisations islamiques2. Celui-ci se veut sensible 
indissociablement au social (à commencer par les socialisations de classe) et 
à la théologie (pratique et savante), à savoir les justi�cations et le travail ré�exif 
auquel se livrent les acteurs pour orienter leur conduite (Lagroye, 2009 : 165). 
Dans cette optique, nous étudions la production, la di�usion et l’incorporation 
de savoirs islamiques, entendus comme des savoir-faire et des savoir-être autant 
que des idées produites au sein des champs intellectuel et religieux. 

 En nous invitant dans le débat sur les modalités pratiques d’une sociologie 
des religions3, un des objectifs est de mettre en garde contre le postulat d’une 
autonomie du religieux. Ce postulat peut avoir des e�ets politiques et médiatiques 
importants, en particulier en ce qui concerne l’analyse des dynamiques relatives 
à l’islam contemporain4.

2. L’auteur et l’autrice de cet article co-animent un projet ANR intitulé « Socialisations 
islamiques. Transmission et incorporation de savoirs religieux en contexte minoritaire » 
(2023-2027, portage par Margot Dazey) dont font partie Samir Abdelli, Sarah Aïter, Fatiha 
Ajbli, Lucas Drouhot, Hamza Esmili, Juliette Galonnier, Diane-Sophie Girin, Jeanne Leblay 
et Younes Van Praet. À cet égard, le présent article a béné�cié du soutien de l’Agence 
française de la recherche à travers le projet ANR-23-CE41-0006.

3. À noter que le rapport de force est peu bruyant. Gwendoline Malogne-Fer et Yannick Fer 
(Malogne-Fer, 2018 ; Fer, 2022), sur la base de leurs enquêtes, critiquent, sans susciter de 
controverse, l’autonomisation des études des religions vis-à-vis de la sociologie et notamment la 
circulation d’un « corpus restreint de références et d’interprétations communes, qui constituent 
la doxa de ce champ disciplinaire et fonctionnent dès lors comme des signes d’appartenance » 
(Fer, 2019 : 95). Ils mentionnent avant tout les approches de celles et ceux que Pierre Lassave 
appelle « la deuxième génération » (Danièle Hervieu-Léger et Jean-Paul Willaime entre autres). 

4. Certains travaux supposent en e�et que les idées religieuses agissent en elles-mêmes,  
se di�usent par contagion pathologique et s’imposent à des croyants passifs – comme si  



Réinscrire le religieux dans le social… et la théologie – 19

     De l’assignation à l’a�liation : étudier la fidélisation 
musulmane par-delà la condition minoritaire

 Le point de départ de notre interrogation sur les savoirs islamiques réside dans 
plusieurs constats au sujet de la littérature sur l’islam en France, déjà bien établis 
par d’autres (Amiraux, 2004 ; Esmili, 2021a). Le premier constat concerne le 
brouillage entre science et expertise qui caractérise ce champ d’études et conduit 
une partie des chercheur·es à décliner la question de « l’intégration des musul-
man·es dans la République ». D’inspiration politiste, un courant de recherche 
s’attache ainsi à cartographier la structuration d’un espace associatif musulman 
depuis les années 1980 (Cesari, 1994 ; Laurence et Vaïsse, 2007) et ses rela-
tions avec les acteurs publics (Geisser et Zemouri, 2007 ; Frégosi, 2011) en 
interrogeant les supposées tensions entre « Marianne et Allah ». Déployant ces 
questionnements auprès de musulman·es « ordinaires », un �lon plus sociologique 
consiste à typologiser leurs positionnements « identitaires » sur le plan religieux, 
national et citoyen (Venel, 2004 ; Arslan, 2010). Ici comme là, la « question 
musulmane » est thématisée en étroite résonance avec les catégories du sens 
commun, les chercheur·es s’évertuant à « rassurer leurs lecteurs sur la “normalité” 
et la non-dangerosité de leurs enquêtés musulmans » (Geisser, 2012 : 358). 

 De manière non incidente, une part importante de ces travaux se focalise sur 
les religiosités des « jeunes musulmans », nés et socialisés en France par opposition 
à leurs parents immigrés. Qu’il s’agisse de l’islam « positif » d’une génération atti-
rée par la spiritualité (Babès, 1997), celui « compensatoire » d’individus en échec 
scolaire (Kakpo, 2007) ou celui oppositionnel de « mauvais garçons » en situation 
de rupture (Truong, 2017), l’islam reste présenté au �l de décennies comme une 
 ressource  mobilisable et mobilisée face à une marginalisation sociale et politique. 
Une telle syntaxe traduit une conception instrumentale des appartenances reli-
gieuses : l’adhésion à une communauté croyante n’est pas considérée en elle-même, 
mais à travers les recours  que peuvent en faire les individus dans une situation 
donnée. Ce faisant, la religion est réduite aux fonctions non religieuses qu’elle est 
supposée remplir – l’entreprise sociologique « ne se saisi[ssan]t jamais de la reli-
gion qu’en s’engageant à dissoudre son objet » (Hervieu-Léger, 2012 : 145). 

 Continuant d’adopter pour sujet le vécu des personnes musulmanes, mais 
tournant la focale « vers les racines de leur condition di
cile, à savoir les dis-
cours, les institutions et les pratiques politiques et juridiques de la République 
française » (Fernando, 2014a : 239), un autre courant de recherche prend à bras 

les contextes sociaux de production, de transmission, d’appropriation n’avaient pas 
d’impact sur les contenus doctrinaux (Dazey, 2024a). En dépit de faiblesses scienti�ques,  
de tels écrits béné�cient d’une large couverture politique et médiatique et nourrissent des 
thèses complotistes concernant de supposés mécanismes d’« emprise » idéologique au sein 
de certains segments des populations musulmanes (pour une critique, voir Bounaga, 2023).



20 – Archives de sciences sociales des religions

le corps les mécanismes d’infériorisation faisant de l’appartenance à la commu-
nauté musulmane une « condition minoritaire ». La multiplication de travaux 
sur l’islamophobie, les discriminations, les processus de racisation à l’égard 
des personnes musulmanes o�re une analyse nécessaire – d’un point de vue 
politique comme scienti�que – sur ces dynamiques d’« altérisation » (Hajjat 
et Mohammed, 2016 ; Lépinard, Sarrasin et Gianettoni, 2021), en veillant 
à les inscrire dans le temps long des héritages coloniaux (Davidson, 2012) et de 
la trame séculière (Fernando, 2014b ; Amer Meziane, 2021). 

 Si ces corpus se distinguent en termes d’approches théoriques et du soin 
apporté à l’administration de la preuve, ils partagent une même porte d’entrée sur 
leurs terrains respectifs : la question des rapports entre majoritaires et minoritaires. 
L’a
liation musulmane y est principalement abordée comme l’appartenance à un 
groupe en situation de minorité, soit que l’on considère cette appartenance comme 
un dé� lancé à l’ordre républicain, soit qu’on la regarde comme le symptôme d’une 
exclusion sociale, soit que l’on se penche sur les mécanismes d’altérisation qui la 
sous-tendent. Or de telles approches ne permettent pas d’éclairer la constitution 
d’un collectif de �dèles en tant qu’ils sont �dèles5 (Esmili, 2021b). Sont laissées 
dans l’ombre des formes d’adhésion qui ne s’épuisent pas dans les dynamiques 
de pouvoir esquissées ci-dessus : les manières qu’a le collectif de faire corps, les 
actes d’adoration reliant une communauté de l’intérieur, les appropriations col-
lectives de schèmes d’action et de pensée en lien avec une tradition religieuse. En 
d’autres termes, en privilégiant l’étude des assignations plutôt que des a
liations, 
c’est tout un pan de l’expérience religieuse qui est mise de côté : celle des formes 
de vie – intrinsèquement « pratique[s], sociale[s], intellectuelle[s] » (Gotman, 
2013 : 17) – propres au groupe de �dèles. 

      Les transmissions religieuses : compositions  
et recompositions de la tradition islamique 

 Ces logiques d’a
liation – dont d’autres avant nous ont invité à se saisir dans 
le cas de l’islam (Dassetto, 1994) – sont au cœur de notre programme. Nous 
nous penchons sur les processus de �liation religieuse à l’œuvre au sein des 
communautés musulmanes en France et prenons au sérieux les transmissions 
intergénérationnelles en lien avec la tradition islamique. Mais de quelles �liations 
s’agit-il ? Et de quelles transmissions parlons-nous ? S’approcher au plus près des 
logiques de �délisation religieuse exige une dé�nition provisoire de ce que l’on 
entend par « religion ». Sans se perdre dans les débats dé�nitionnels animant 

5. Il n’est pas inutile de rappeler à la suite d’Anne Gotman que « Le �dèle n’est […] pas 
nécessairement croyant, il n’a pas toujours la foi, il est celui pour qui la religion qu’il a élue 
donne une certaine forme à sa vie » (Gotman, 2013 : 34).



Réinscrire le religieux dans le social… et la théologie – 21

la sociologie des religions depuis ses origines (Lambert, 1991), le concept de 
« lignée croyante », élaboré par Danièle Hervieu-Léger, est une base de travail 
utile. En mettant l’accent sur la nécessaire continuité collective au fondement du 
groupe des �dèles, cette notion souligne la « logique d’engendrement » propre 
à la religion qui repose sur le lien entretenu entre générations successives, lien 
pouvant être formalisé dans l’invocation « Comme nos pères [et mères] ont cru, 
nous aussi nous croyons… » (Hervieu-Léger, 1999 : 23). En d’autres termes, 
c’est parce que l’individu est à même d’invoquer une tradition religieuse – qui 
forme ainsi une « mémoire autorisée » (Ibid  : 24) – qu’il peut s’a
lier à une 
communauté donnée. L’expérience religieuse prend alors sens au regard du 
cadre collectif dans laquelle elle s’inscrit : ce n’est pas l’individu qui décide en 
son for intérieur de ce qui relève d’une tradition religieuse ou non, c’est ce que 
le groupe reconnaît – et enseigne – comme tel. On touche ici l’impératif de 
 transmission  propre aux communautés de �dèles, sur lequel la sociologie des 
religions a justement mis l’accent (Hervieu-Léger, 1997 ; Willaime, 2003) et 
qui implique de se pencher sur les di�érentes instances de socialisation à cette 
tradition légitimatrice. 

 Si l’approche défendue par Hervieu-Léger a le mérite de tenir à distance 
les dé�nitions substantives de la religion et ne pas « préjuger du contenu des 
croyances » (Hervieu-Léger, 1999 : 23), elle n’échappe pas à certains biais 
ethnocentriques, à commencer par la centralité des concepts de « croyances » 
et de « croire », dont Talal Asad a révélé la matrice chrétienne et le caractère 
non transposable à d’autres traditions (Amer Meziane, 2017 : 63-68). Dès lors, 
c’est du côté de l’anthropologie de l’islam, et notamment de la proposition asa-
dienne de comprendre l’islam comme une « tradition discursive », que le projet 
d’élaborer une sociologie de la �délisation musulmane peut préciser ses fonde-
ments épistémologiques. Asad permet, d’abord, de rompre avec les tentations 
essentialistes consistant à identi�er les soi-disant spéci�cités de cette religion. 
Ainsi en est-il d’une certaine sociologie d’inspiration wéberienne qui voit dans 
la confusion entre le religieux et le politique le propre de l’islam ou encore d’une 
anthropologie d’inspiration gellnerienne postulant l’existence d’une structure 
sociale « musulmane » (Fadil, 2017 : 103). Comme le montre Asad, l’islam est 
« l’unité d’un espace et d’un mouvement de transmission qui guide, informe 
et “donne sens” à des pratiques » (Amer Meziane, 2017 : 67) – une unité qui 
porte en elle sa constante recomposition, loin de tout immobilisme. S’intéresser 
à cette tradition discursive permet, en outre, de dépasser l’approche relativiste qui 
appréhende l’islam à partir des multiples formulations qu’en donnent les indivi-
dus – avec le risque de diluer l’islam dans une in�nité d’expériences subjectives 
(Esmili, 2023). À distance de tout individualisme méthodologique (comme le 
faisait déjà Hervieu-Léger), Asad (1986) rappelle la centralité du Coran et des 
récits prophétiques dans la tradition islamique – un ensemble de « paroles pra-
tiquantes » avec lesquelles les �dèles sont en constante interlocution dans leurs 



22 – Archives de sciences sociales des religions

actes de dévotion. Ces actes, nous dit-il, ne doivent pas se comprendre comme 
étant décorrélés d’une adhésion mentale à un contenu intellectuel (un « croire » 
abstrait), mais comme une vertu incorporée permettant d’être, agir et penser en 
conformité avec la volonté divine (Amer Meziane, 2017 : 65). 

 Puisant dans ce riche corpus, notre approche des logiques de �délisation 
religieuse s’inscrit dans un geste de recherche collectif amorcé depuis plusieurs 
années. Le travail d’Hamza Esmili (2021a, 2021b) s’e�orce notamment de 
restituer le réinvestissement de la tradition islamique au sein de l’immigra-
tion postcoloniale et ouvrière en France. Rejoignant les réticences asadiennes 
à « regarder par-dessus les épaules indigènes et saisir le sens inconscient des 
pratiques autochtones » (Amer Meziane, 2017 : 61), l’anthropologue laisse la 
part belle à la ré�exivité des acteurs et s’attelle à saisir l’économie morale propre 
à l’alliance intergénérationnelle entre les ouvriers immigrés et leurs enfants. Ce 
faisant, il critique le rétrécissement du regard sociologique aux formes d’agen-
tivité islamique qui opéreraient en termes de subversion ou d’accommodement 
vis-à-vis des normes dominantes (sécuritaires et séculières notamment) et se 
penche sur la production d’un univers de sens commun qui ne s’épuise pas dans 
des logiques d’oppression et d’émancipation. Par-là même, il réfute la thèse trop 
rapidement esquissée d’un « retour du religieux » parmi les enfants d’immigrés, 
selon laquelle l’islam serait réinvesti sur fond de précarité sociale et de défaut 
d’intégration républicaine – thèse qui tend à reconduire une lecture mécaniste 
du monde social et à négliger « le poids constitutif de la tradition islamique » 
(Fadil, 2019 : 127). 

 Si les travaux d’inspiration asadienne o�rent une voie féconde pour penser 
les modalités d’adhésion au groupe, ces recherches pêchent parfois – au nom 
d’une critique du réductionnisme sociologique aux accents pragmatiques – 
par une attention insu
sante portée aux structures sociales dans lesquelles ces 
adhésions s’inscrivent. En d’autres termes, restituer les capacités ré�exives des 
acteurs musulmans et leurs manières d’informer leur conduite quotidienne à la 
lumière de leurs adhésions religieuses ne peut faire l’économie d’une analyse 
serrée des conditions sociales de ces capacités et conduites. 

      Penser les religiosités de classe

 Les points d’appui pour élaborer une sociologie critique de la tradition sont 
multiples bien qu’épars. Charles Suaud (1978), pour commencer, ré�échit à la 
manière dont le séminaire, comme instance de socialisation à la prêtrise, incul-
que un « habitus sacerdotal » fondé sur la conviction des acteurs de répondre 
à l’appel de Dieu et de suivre la voie du Christ. Il montre que ce processus d’in-
culcation de la vocation passe par la méconnaissance des déterminismes sociaux 
qui la rendent possible, en l’occurrence un recrutement orienté vers les familles 



Réinscrire le religieux dans le social… et la théologie – 23

paysannes nombreuses stabilisées (pour lesquelles l’envoi d’un �ls au séminaire 
ne serait pas qu’« un moyen de l’instruire à bon marché », mais au sein desquelles 
s’exerce un entraînement habituel au sacri�ce) – en d’autres termes, des formes 
d’a
nités entre « l’ethos paysan » et le projet sacerdotal. Cet e�ort de dévoile-
ment du « processus socialement organisé d’inculcation d’un devenir clérical » 
ne fait pas l’impasse sur les motivations subjectives des acteurs. Comme Suaud 
l’explique dans un retour rétrospectif sur ses travaux, « il s’agissait de donner 
toute sa place aux croyances dans la genèse des vocations sacerdotales sans être 
accusé de “passer à l’objet” » (Suaud, 2018 : 24). En l’occurrence, la théologie 
de la vocation renvoie à l’idée d’une grâce personnelle accordée à quelques élus 
– grâce qui peut être repérée par la hiérarchie ecclésiastique et qui est patiemment 
intériorisée par les prétendants au sacerdoce au cours de leur formation. 

 Dans cette enquête comme dans celle de Solenne Jouanneau (2011) sur les 
« vocations » des imams en France ou celle d’Ana Perrin-Heredia sur les pra-
tiques budgétaires de femmes musulmanes des classes populaires, l’apport d’une 
sociologie critique d’inspiration bourdieusienne à la compréhension des ancrages 
sociaux des engagements religieux est indéniable. Pour autant, l’exploration 
des religiosités de classe n’a pas à se limiter aux dispositifs d’invisibilisation 
des motivations profanes et aux mécanismes d’illusio  sous-tendant l’entrée et 
le maintien dans une carrière religieuse. D’autres approches paraissent heuris-
tiques pour éclairer des mises en forme plus conscientisées – mais tout aussi 
socialement marquées – de souci de soi religieux. À ce titre, l’ouvrage Religions 
et classes sociales  propose des pistes intéressantes pour penser les liaisons entre 
frontières religieuses et frontières de classe. Partant du postulat (nuancé) que 
les études sur les religions et sur les classes sociales s’ignorent réciproquement, 
les di�érents chapitres considèrent les enchevêtrements entre appartenance 
religieuse et appartenance sociale sans opérer de rupture sociologique abrupte 
face aux connaissances profanes. Comme les coordinateurs et coordinatrices 
l’énoncent en venant ajuster les hypothèses bourdieusiennes : « les théodicées 
ne sont pas seulement  des sociodicées », le religieux « n’[étant] pas que le simple 
re�et de la classe » et devant être analysé à travers les diverses médiations qu’il 
introduit auprès des positions de classe (Favier, Fer, Galonnier et Perrin-
Heredia, 2023 : 21). 

 La contribution de Julien Beaugé (2023) sur les carrières de voilement de 
jeunes femmes musulmanes de milieux populaires illustre le potentiel heuris-
tique de ce type d’approche. Sur la base d’entretiens approfondis, il retrace la 
manière dont ces jeunes femmes, engagées dans des parcours d’ascension sociale 
par l’école, se mettent à porter le voile dans une logique distinctive vis-à-vis 
d’autres fractions des classes populaires : il s’agit pour elles de revendiquer des 
formes de « sérieux » et de « respectabilité » (et donc de mettre à distance une cer-
taine culture de rue) tout en soulignant leur adhésion à une « religion savante »,  
fondée sur des lectures et une approche intellectualisée des savoirs islamiques. 



24 – Archives de sciences sociales des religions

Dans le même temps, le port du voile sert à manifester leur �délité à une com-
munauté qui recoupe en partie leur groupe social d’origine, « le langage religieux 
occult[ant] les trajectoires sociales d’éloignement » (Beaugé, 2023 : 156).       

 Produire une sociologie critique des religions suppose ainsi de prêter atten-
tion autant aux marquages sociaux des pratiques religieuses qu’aux justi�cations 
et postures intellectuelles sous-tendant ces pratiques. Pour ce faire, trois gestes 
complémentaires sont déployés : considérer la production de ces religiosités 
de classe et donc examiner les processus socialisateurs à l’œuvre ; observer les 
contenus de ce qui est transmis (ce que nous nommons les savoirs islamiques) 
et par-là donner chair à la notion de capital culturel ; et en�n se pencher sur les 
producteurs et productrices de ces savoirs et restituer les logiques de champ 
présidant à la structuration de positions socio-théologiques. 

      Une approche de la tradition islamique  
par les socialisations

 Comprendre les dynamiques d’a
liation et de �délisation religieuse doit passer 
par l’étude des transmissions au concret. Ici, les approches en termes de sociali-
sation (Lahire, 2013 ; Darmon, 2016) ont sûrement beaucoup à apporter pour 
saisir la sociogenèse des schèmes d’action et de pensée en lien avec la tradition 
islamique, bien que ces approches n’aient été que timidement mobilisées en 
sociologie des religions6.

 La famille occupe évidemment une place de choix dans ces apprentissages 
religieux, malgré son caractère relativement sous-investi par les sociologues de 
l’islam. Dans son ethnographie d’une prison, �ibault Ducloux (2023) sou-
ligne la persistance des dispositions religieuses acquises lors de la socialisa-
tion primaire en ré�échissant à la nature « régressive » de ces dispositions dans 
le cadre carcéral. En suivant la résurgence de préoccupations religieuses chez 
des détenus qui n’avaient pas de pratique religieuse avant leur incarcération, 
il observe la réminiscence d’un passé incorporé pendant l’enfance. S’intéressant 
également aux socialisations religieuses primaires, l’enquête de Stéphane Beaud 
(2018) auprès d’une famille franco-algérienne éclaire l’hétérogénéité de l’univers 
familial (notamment entre parents et au sein de la fratrie) et la possibilité pour 
les enfants de s’approprier, déformer et refuser leurs héritages religieux. Si ces 
enquêtes con�rment le caractère précoce et intense des socialisations familiales, 
Ducloux et Beaud construisent leur objet de recherche sans laisser de place à la 
tradition et aux contenus théologiques. Au sein de notre projet ANR, un sous-
groupe coordonné par Juliette Galonnier et Diane-Sophie Girin travaille sur une 

6. Quelques auteurs et autrices se sont intéressé·es aux socialisations religieuses selon des 
cadres théoriques divers. Voir par exemple Adraoui, 2019; Pagis, 2010.



Réinscrire le religieux dans le social… et la théologie – 25

enquête collective auprès de familles musulmanes et s’attelle à prendre au sérieux 
les savoirs pratiques et théoriques liés à la tradition. Notre grille d’entretien situe 
classiquement les enquêté·es (leurs « pro�ls sociaux ») tout en cernant leurs styles 
de vie religieux hérités ou recon�gurés (lectures, références canoniques, pratiques 
rituelles, etc.) en partant du principe que les deux s’imbriquent nécessairement 
dans l’analyse. Cette enquête devrait de plus permettre de remettre en question la 
thèse routinisée d’une rupture générationnelle entre l’islam des parents et l’islam 
des enfants. Loin d’oppositions schématiques entre la religiosité « traditionnelle » 
des premières générations et celle « identitaire » de leurs enfants nés en France 
(Khosrokhavar, 1997), on constate la force des transmissions familiales et leurs 
appropriations sélectives par les nouvelles générations. 

 Mais la famille n’est pas la seule instance de socialisation façonnant les dis-
positions religieuses des �dèles, et notre programme se penche également sur le 
travail socialisateur d’autres instances, durant l’enfance ou à l’âge adulte. Écoles 
confessionnelles, mosquées, associations humanitaires, réseaux professionnels 
communautaires participent à la fabrique religieuse des individus et à la repro-
duction – souvent partielle et sélective – de schèmes d’action et de pensée. Les 
travaux de Younes Van Praet (2019) sur les enseignements islamiques pour 
adultes fournissent des pistes stimulantes. Il montre comment di�érentes o�res 
pédagogiques (frériste, sala�ste, madhhabique) permettent aux personnes de 
se constituer en sujets pieux en développant un certain rapport au savoir (‘ilm ) 
et en orientant le groupe dans la voie du salut. Si tous les enseignements obser-
vés mettent l’accent sur l’impératif islamique d’apprendre, cet impératif re�ète 
des ancrages socio-théologiques contrastés. Pour les acteurs sala�stes, issus en 
majorité de milieux populaires, l’« utilité » du savoir est conçue « sous l’unique 
rapport de l’adhésion à une conception scolastique des énoncés du croire en 
mesure d’assurer le salut et prévenir l’hétérodoxie. » Pour les acteurs d’obédience 
frériste à l’inverse, fortement dotés en ressources socio-économiques, les appren-
tissages religieux doivent intégrer une perspective plus large, en composant avec 
les sciences humaines profanes et en prenant compte du contexte minoritaire. 
Pour le dire autrement, les rationalités religieuses sous-tendant les pratiques 
d’apprentissage sont à réinscrire dans un espace social strati�é et il semble pro-
metteur de creuser les ressorts sociaux des frontières interdoctrinales. C’est à ce 
travail que Diane-Sophie Girin (2021) s’attelle dans son étude de l’enseignement 
privé musulman. Puisant dans la sociologie du curriculum (Bernstein, 1975) 
pour décoder les contenus d’enseignements, elle montre la pluralité des rapports 
à l’islam instruit dans les établissements observés. Certaines institutions (où 
exercent en majorité des professeurs de première génération) mettent en œuvre 
un enseignement de l’islam proche des apprentissages dispensés à la mosquée, qui 
s’appuie notamment sur l’inculcation d’une « peur vertueuse » et la sanction de 
divers comportements. Dans d’autres établissements, c’est du côté des pédagogies 
alternatives de type Montessori que se tournent les enseignantes (souvent nées 



26 – Archives de sciences sociales des religions

et socialisées en France, et davantage dotées en titres scolaires), en promouvant 
des formes d’acculturation du message coranique et prophétique au contexte 
français et en privilégiant des formats ludiques où l’élève est placé au centre de 
l’interaction. Les travaux de D. S. Girin, en plus de nouer un dialogue nécessaire 
entre sociologie de l’école, approches en termes de socialisation et études du fait 
religieux7, ont le mérite de nuancer la thèse d’une déliaison forte entre pratique 
religieuse et formes institutionnalisées d’autorité qui serait censée caractériser les 
religiosités contemporaines (pour une perspective critique, voir Galonnier, 2021 
et Silhol et al ., 2021). Contrairement aux approches macrosociologiques sur la 
« modernité religieuse » qui concluent à une individualisation du croire et à une 
autonomisation des croyant·es, ces enquêtes soulignent combien les collectifs et 
autorités institutionnalisés participent à la formation (ou à la transformation) de 
dispositions au fondement d’un habitus spéci�que (Fer, 2022). 

 Que ce soit au sein de la famille ou de diverses institutions d’enseignement, 
notre programme se place au plus près des contenus de la socialisation, autre-
ment dit des savoirs en circulation. Aussi, c’est toute l’organisation sociale de ces 
savoirs qui nous intéresse, de leur production et di�usion à leur incorporation. 
La sociologie des savoirs islamiques se déploie alors comme une sociologie de 
la tradition, voire de la théologie. 

      Au cœur des théologies pratiques : des logiques 
d’incorporation et de mise en cohérence de soi

 Un tel programme, abordant l’islam dans ses réalités cognitives et a�ectives, 
suppose de prêter attention aux logiques d’incorporation de savoirs en lien avec 
la tradition islamique. Poursuivant la démarche conduite par Saba Mahmood 
(2009) auprès d’un mouvement de femmes pieuses égyptiennes, il s’agit de 
saisir les apprentissages en acte, en regardant la constitution d’habitudes reli-
gieuses à travers l’imitation de manières de parler ou de s’habiller, la répétition de 
gestes et de mouvements, l’activation de perceptions et d’émotions remémorées. 
Attentive aux techniques de soi religieuses et aux manières dont les individus se 
constituent en sujets éthiques (Fadil, 2017), cette approche d’inspiration asa-
dienne peut s’articuler à la théorie bourdieusienne de l’habitus en insistant sur  
les attitudes « intentionnelles » procédant d’un rapport distancié et ré�exif aux 
apprentissages éthiques (Faure, 2015). L’éclairage analytique porté sur l’inten-
tion – pensée au sein de la tradition islamique comme une orientation pieuse de 

7. On trouve un geste similaire dans les recherches de Kimberly Arkin (2014) sur des écoles 
confessionnelles juives de la région parisienne et dans le travail d’Émilie Grisez (2023)  
sur la socialisation « enveloppante » à l’œuvre au sein d’un établissement privé catholique 
des beaux quartiers parisiens.



Réinscrire le religieux dans le social… et la théologie – 27

l’agir et un idéal de sincérité à atteindre (niyya ) (Van Praet, 2019) – souligne 
un autre trait saillant des socialisations religieuses, à savoir l’inculcation d’e�orts 
de mise en cohérence de soi consistant à uni�er di�érentes sphères de vie et de 
pratiques, de l’habillement à l’alimentation, des relations amoureuses à la santé, 
des loisirs aux choix professionnels (Blanc). À l’instar d’engagements écolo-
gistes revalorisant les gestes modestes du quotidien et s’attachant à incarner des 
formes d’exemplarité au jour le jour (Renou, 2020), les engagements religieux 
visent souvent une certaine cohérence éthique d’un point de vue biographique, 
plaçant sous le regard sociologique les arrangements opérés par les individus 
pour concilier moralement diverses sphères d’activité. 

 Mais avant d’aller plus en avant sur l’opérationnalisation d’un tel programme 
sur le terrain de l’islam en France, il importe de préciser les savoirs présents ici. 
Pour ce faire, la tripartition proposée par Jeanne Leblay dans sa thèse en cours 
sur la transmission de savoirs par des femmes en instituts islamiques paraît 
e
cace. S’appuyant sur des catégories émiques, elle distingue les savoirs théo-
riques concernant l’étude du Coran et de la tradition prophétique, les savoirs 
pratiques liés aux gestes rituels (ibadat ) et aux relations sociales (mu‘amalat ) 
ainsi qu’un agir moral (akhlaq ) orienté vers l’incorporation d’une conduite 
éthique (Leblay). Cette tripartition a l’avantage de faire écho à une dé�nition de 
la religion musulmane formulée dans une tradition prophétique, le hadith Jibril 
(du nom de l’ange venu interroger le Prophète sur les fondements de l’islam) 
dans lequel le Prophète distingue l’islam  (la pratique), l’imane  (« la croyance »), 
et l’ihsan  (l’excellence morale). 

 À quoi peut ressembler l’étude des modes d’incorporation et d’élaboration 
pratique de théologies ordinaires ? Dans le cas de cercles d’inspiration réformiste 
en France (Dazey, 2024b), la formulation et la di�usion d’injonctions au « bon 
comportement » s’appuient sur une longue tradition revivaliste de conduite 
vertueuse (inhibition de la colère, célébration de la patience, soin du corps) et 
d’élévation communautaire (l’excellence scolaire et la réussite professionnelle 
étant posées comme des moyens d’un salut individuel et collectif). Les pratiques 
associées à ce bon comportement ne sont pas neutres socialement (on pense aux 
soubassements sociaux de la condamnation de l’« assistanat »), et sont à rattacher 
aux propriétés sociales d’acteurs privilégiés (exerçant pour la plupart des profes-
sions intellectuelles supérieures). Elles soulignent, une nouvelle fois, le caractère 
structurant des adhésions religieuses dans la vie quotidienne des �dèles, infusant 
des manières de s’habiller, de se mouvoir, d’étudier, de travailler, d’interagir, etc. 
On s’approche ici de ce que Jacques Lagroye (2009 : 165) nomme la « théologie 
pratique », à savoir les justi�cations et le travail ré�exif auquels se livrent les 
acteurs et actrices pour orienter leur conduite8. Une telle perspective s’hybride 

8. L’étude de ces justi�cations est au cœur de quelques travaux sur l’islam en Europe, à l’instar de 
Jeanette Jouili (2015) qui se penche sur les e�orts quotidiens de jeunes femmes allemandes et 



28 – Archives de sciences sociales des religions

aisément avec la méthode asadienne qui postule que les pratiques religieuses 
quotidiennes « – même les plus inconscientes et automatiques – sont toujours 
animées et “saturées” par des postures théoriques » (Fadil, 2017 : 102). 

 In �ne , la prise au sérieux des concepts issus des sciences religieuses de l’islam 
revient à faire dialoguer islamologie – l’étude des textes et discours propres à la 
tradition islamique en mouvement – et sciences sociales. Défendu dans d’autres 
espaces disciplinaires (Jomier et Warscheid, 2018), cet intérêt n’a rien de nou-
veau en sociologie des religions. C’est ce que font depuis longtemps Claverie, 
Piette ou Lassave. Comme l’énonce ce dernier :

À la di�érence de certains sociologues qui se trouvent su�samment armés par 
une puissante théorie des champs sociaux pour faire l’impasse sur le contenu 
précis des œuvres en cause, j’ai toujours cherché à voir dans les moindres mots, 
concepts ou images produits le lieu géométrique des jeux d’acteurs ou de pouvoir. 
(Lassave, 2019 : 31)

On objectera ici que l’approche en termes de champ n’est pas une théo-
rie en tant que telle (ainsi que le suggèrent certaines réceptions de l’article de 
Bourdieu sur « Genèse et structure du champ religieux ») et que la sociologie 
bourdieusienne s’inscrit dans une théorie de l’action, articulant nécessairement 
les concepts clés (champ, habitus et capital) et permettant d’enquêter sur les 
contenus et les idées socio-théologiques, forme spéci�que de savoirs. 

      Étudier la théologie savante à partir d’une sociologie 
relationnelle des (producteurs d’)idées

 On en vient ici à la dernière partie de notre programme. À travers sa « science 
des œuvres » (Bourdieu, 1994) et ses analyses des productions de Flaubert, 
Heidegger ou encore Manet, Bourdieu nous montre la voie d’une sociologie des 
biens symboliques déployable sur le terrain des idées religieuses. Ni externaliste  
ni internaliste, le mode d’analyse qu’il propose est relationnel. Les contenus, 
dont il faut restituer la nature propre, sont à mettre en relation avec les caracté-
ristiques sociales du producteur ou de la productrice (son habitus ), les enjeux 
spéci�ques à l’espace de production (considéré comme un champ au sein duquel 
interviennent des agents détenant des capitaux spéci�ques) et l’in�uence exercée 
par les autres espaces (politique, économique, etc.). En tenant à distance toute 
tentation réductionniste (ou marxiste, qui réduirait le texte à son contexte) et 
inversement, toute tendance textualiste (ou philosophique, qui se limiterait au 

françaises pour vivre en accord avec leurs principes religieux. Sur le volet de la théologie savante, 
on peut se référer aux travaux d’Alexandre Caeiro (2011) sur les modalités de production d’avis 
juridiques du Conseil européen de la fatwa et de la recherche ou de John Bowen (2016) sur 
les raisonnements théologiques des conseils chariatiques (sharia councils) au Royaume-Uni.



Réinscrire le religieux dans le social… et la théologie – 29

texte), il s’agit de placer au centre de l’analyse le travail intellectuel et l’autonomie, 
toujours relative, des produits culturels qui sont issus de ce travail. 

 Dans le cas des idées islamiques, prendre au sérieux les contenus constitue 
un geste d’autant plus nécessaire qu’il importe de ne pas laisser cet objet d’étude 
à celles et ceux qui souhaitent l’aborder à partir d’un prisme sécuritaire et totali-
sant. Indépendamment des failles méthodologiques, factuelles et interprétatives, 
qui caractérisent certains écrits de Florence Bergeaud-Blackler, Gilles Kepel, 
Hugo Micheron et Bernard Rougier (Esmili, 2020 ; Bonnefoy, 2021 ; Dazey, 
2024a), ceux-ci nous intéressent ici pour une autre forme de réductionnisme 
qu’ils mettent en œuvre : ce qui pourrait être appréhendé en termes d’idées 
et d’utopies est systématiquement recodé en termes d’idéologie. Or la notion 
d’idéologie n’est pas neutre : elle suppose des formes de cohérence et de systé-
matisation et repose sur l’articulation à un programme d’action orientant l’agir 
historique d’un groupe. Cette grille de lecture élude la complexité des productions 
et appropriations intellectuelles des idées islamiques. 

 Pour rendre compte de cette complexité et sortir de schémas simplistes, nous 
abordons les textes d’intellectuel·les contemporain·es sur la réforme islamique 
à l’aune d’une sociologie de la connaissance d’inspiration bourdieusienne. Ces 
productions respectent les codes propres à cet espace (tel le recours aux références 
anciennes de la tradition islamique ou les usages des philosophes occidentaux) 
et re�ètent des stratégies de placement au cœur d’un espace de concurrence au sein 
duquel les acteurs mobilisent des capitaux spéci�ques (universitaire, religieux, etc.). 
Les réformistes libéraux, dont les textes valorisent la modernité occidentale et cri-
tiquent le « ritualisme des masses », mobilisent un capital médiatique et politique leur 
permettant d’atteindre les maisons d’édition de grande di�usion particulièrement 
sensibles à cette forme de (dé)politisation séculière de l’islam (Souanef, 2024). 

 Ces ré�exes théoriques, alternant le micro et le macro, multiplient les facteurs 
explicatifs potentiels. Dans une thèse en cours sur les intellectuels musulmans 
illibéraux, Sarah Aïter souligne les manières dont le champ politique in�uence 
ce qui est dit et écrit. Leur production (orientée vers la construction d’une 
orthodoxie anti-moderniste) est largement marquée par la charge politique du 
contexte d’énonciation, charge politique qui fait l’objet de discours ré�exifs de 
la part d’individus dotés en titres scolaires, mais entravés dans leur trajectoire 
d’ascension sociale. En somme, la sociologie des savoirs islamiques implique de 
se pencher sur les idées en tant que telles9 tout autant que sur les producteurs 
et productrices10. Cette sociologie, sensible à la structuration de l’espace de 
production, a également pour mérite de tenir à distance les catégories de sens 
commun et de ne pas réi�er certaines frontières ascriptives (libéral/conserva-
teur, modéré/islamiste, etc.). L’enquêteur ou l’enquêtrice, dans la lecture des 

9. L’histoire sociale des idées politiques repose sur ce programme théorique (Matonti, 2012). 
10. Un tel programme est déjà mis au travail auprès d’autres traditions religieuses (Rousseau, 2015).



30 – Archives de sciences sociales des religions

archives et des autres traces permettant de reconstituer les mises en forme intel-
lectuelles, est vigilant·e par rapport aux alliances, aux hybridations et à la com-
plexité des jeux sociaux. C’est ce que fait Samir Abdelli dans une thèse en cours  
sur Eva de Vitray-Meyerovitch en pensant sa trajectoire à l’aune de tout un 
ensemble de sociabilités intellectuelles montrant la porosité entre le sou�sme (le 
« bon » islam dont elle est une �gure d’autorité) et l’orthodoxie. 

 L’enjeu ici n’est pas d’imposer dogmatiquement une école théorique11, par-
fois cataloguée comme « structuraliste » ou « sociologie de la domination » 
alors qu’elle est une théorie de l’action – une praxéologie – évolutive12. Notre 
démarche consiste plutôt à souligner l’e
cacité empirique de ce mode de pen-
sée sociologique qui laisse la place aux « agents connaissants », à leur expé-
rience, à leur ré�exivité, et ceci en amont de la rupture opérée par le sociologue 
(Bourdieu et Wacquant, 1992). C’est ce que fait d’ailleurs Yann Raison du 
Cleuziou (dans un ouvrage à paraître) en abordant l’œuvre de l’intellectuel 
dominicain, Serge Bonnet, à l’aune de sa trajectoire biographique et des rap-
ports de force internes à l’Église. Formé à la sociologie de Jacques Lagroye 
(dont l’a
nité scienti�que avec Bourdieu est revendiquée), l’auteur conserve 
de cet héritage un souci de penser sociologiquement la théologie – conçue 
comme « une démarche intellectuelle bien plus que comme un corps de savoirs » 
(Lagroye, 2009 : 169). Lagroye l’énonce dans une annexe méthodologique 
intitulée « Quand un sociologue rencontre la théologie », « la prise en compte 
des prises de position des acteurs est, plus qu’une obligation de principe, la 
condition même de la recherche » (Ibid . : 165), notamment dans la perspective 
de construire un lien logique entre des comportements et des croyances. Si une 
telle injonction n’a rien de novateur (on peut lire Maurice Halbwachs pour s’en 
convaincre ; Truc, 2010), Lagroye accompagne cette démarche compréhensive 
d’une rupture qui enrichit considérablement l’interprétation sociologique : selon 
ses mots, « on ne “choisit” pas une théologie pour le seul attrait des croyances 
qu’elle met en forme, mais parce qu’on y est porté ultimement par des goûts, 
des préférences, des inclinations résultant d’une socialisation et de conditions 
de vie particulières » (Lagroye, 2009 : 169). 

11. À noter que le projet ANR que nous animons repose sur une diversité théorique interne 
nourrissant de vifs débats entre les membres. Le travail de mise en cohérence proposé ici, 
sorte de fabrique d’un intellectuel collectif, part du principe que l’analyse des données 
d’enquêtes est un processus in�ni. 

12. Les écrits de Bourdieu fonctionnent par incrémentations. Méditations pascaliennes (1997)  
ou  Réponses. Pour une anthropologie ré�exive  (1992, avec Loïc Wacquant) viennent amender un 
travail de construction d’une praxéologie oscillant entre anthropologie, façonnage du concept 
d’habitus, et enquêtes quantitatives permettant de penser en termes de champ et de 
domination symbolique. Nous pouvons faire l’hypothèse que ses échanges avec Danièle 
Hervieu-Léger (Lassave, 2022) et Jacques Maître (Béraud, 2020) tout comme son encadrement 
de la thèse de Fanny Colonna (1995), critique envers ses écrits sur l’Algérie,  
ont participé, comme dans tout parcours de socialisation scienti�que, à enrichir son travail. 



Réinscrire le religieux dans le social… et la théologie – 31

  * * 
  * 

 Les travaux de Lagroye reposent sur un autre postulat particulièrement heuris-
tique : le sérieux du travail sociologique suppose moins une longue introspection 
personnelle (il ne fait pas mystère de son engagement dans le catholicisme) qu’un 
usage �n des concepts généraux de la discipline. C’est peut-être là l’enjeu d’une 
sociologie ré�exive qui s’élabore avant tout dans un dialogue constant entre 
empirie et appareillage théorique : la sociologie ré�exive ne se résume pas à un 
simple retour du sujet sur le sujet13, elle est épistémique et a�aire de méthode 
(Bourdieu et Wacquant, 1992). En écho à certains principes défendus par les 
épistémologies décoloniales, on peut ainsi suggérer avec Lagroye « qu’on peut 
parler de “respect ” des chercheurs à l’égard des convictions des acteurs, ce qui 
ne signi�e pas renoncement à l’esprit critique » (2009 : 170). En�n, si l’article 
s’évertue à souligner le nécessaire enrichissement de la sociologie des religions 
par la sociologie générale, le mouvement inverse semble tout aussi fécond. La 
sociologie des religions invite l’ensemble de la discipline à regarder en direction 
des idéaux collectifs et des solidarités communautaires (en lien avec l’héritage 
durkheimien sur le sentiment religieux), et du côté des e�orts de mise en cohé-
rence de soi à l’échelle biographique. En étudiant le rapport des individus aux 
traditions discursives auxquelles ils entendent être �dèles, la sociologie s’o�re la 
possibilité d’interroger les fondements de la morale et de l’éthique. 

    

13. L’article de Bourdieu sur « Sociologues de la croyance et croyance de sociologues », où il 
pointe les di
cultés d’une sociologie des religions « quand on en est », mais aussi « quand 
on n’en est pas », a particulièrement retenu l’attention, sans doute car il découle d’une 
conférence donnée lors d’un congrès de l’Association française de sciences sociales des 
religions (AFSR). La sociologie des religions, en raison de sa position dominée au sein de la 
discipline, a beaucoup répondu à cette injonction au retour sur soi des chercheur·es 
(Lambert, Michelat et Piette, 1997 ; Béraud, Duriez et De Gasquet, 2018), sans 
consacrer la même énergie aux concepts et méthodologies sous-tendant leur pratique 
scienti�que. Pour reprendre les mots de Loïc Wacquant, « ce n’est pas l’inconscient 
individuel du chercheur mais l’inconscient épistémologique de sa discipline qu’il s’agit de 
mettre au jour » (cité dans Altglas et Wood, 2010 : 10).



32 – Archives de sciences sociales des religions

Bibliographie

    Abdelli  Samir, en cours, Croire, savoir et dire. Une histoire des intellectuels 
musulmans en France au prisme de l’engagement d’Eva de Vitray-Meyerovitch 
(1909-1999) , thèse d’histoire contemporaine, Paris, EHESS. 

Adraoui Mohamed-Ali, 2019, « Trajectoires de convertis au sala�sme en France : 
marginalisation, socialisation, conversion », Archives de sciences sociales des 
religions, 186, p. 53-70.

    Aïter  Sarah, en cours, Une socio-histoire du « mauvais islam » en France (2000-2022) , 
thèse en science politique, Paris, INALCO. 

   Altglas Véronique et Wood  Matthew, 2010, « Re�exivity, Scienti�city and the 
Sociology of Religion:  Pierre  Bourdieu in Debate », Nordic Journal of Religion 
and Society , 23, p. 9-26. 

    — (dir.), 2018,  Bringing Back the Social into the Sociology of Religion. Critical Approaches , 
Leiden, Boston, Brill. 

    Amer  Meziane Mohamad, 2017, « Comparer les traditions discursives : Islam et 
critique du symbolisme dans l’anthropologie de Talal Asad », Socio-anthropologie , 
36, p. 59-74. 

    —, 2021, Des empires sous la terre. Histoire écologique et raciale de la sécularisation , 
Paris, La Découverte. 

    Amiraux  Valérie, 2004, « Expertises, savoir et politique. La constitution de l’islam 
comme problème public en France et en Allemagne », in  B. Zimmermann (dir.),  
Les sciences sociales à l’épreuve de l’action. Le savant, le politique et l’Europe , 
Paris, Édition de la Maison des sciences de l’homme, p. 209-245. 

    Arkin  Kimberly, 2014, Rhinestones, religion, and the Republic: fashioning Jewishness 
in France , Stanford, Stanford University Press. 

    Arslan   Leyla , 2010, Enfants d’Islam et de Marianne : des banlieues à l’université , 
Paris, Presses universitaires de France. 

    Asad  Talal, 1986, �e Idea of an Anthropology of Islam , Washington, Georgetown 
University, coll. « Occasional Papers Series ». 

    Babès  Leïla, 1997, L’Islam positif. La religion des jeunes musulmans de France , 
Paris, Les éditions de l’Atelier. 

    Beaud  Stéphane, 2018, La France des Belhoumi. Portraits de famille (1977-2017), 
 Paris, La Découverte. 

    Beaugé  Julien, 2023, « Des di�érences dans l’indi�érence. Derrière le voile, des 
préférences de classe », in  A. Favier, Y. Fer, J. Galonnier et A. Perrin-Heredia (dir.), 
 Religion et classes sociales , Lyon, ENS éditions, p. 137-160. 

    Béraud  Céline, Duriez  Bruno et De  Gasquet  Béatrice (dir.), 2018, Sociologues 
en quête de religion , Rennes, Presses universitaires de Rennes. 

    Béraud  Céline, 2020, « Jacques Maître, itinéraire d’un sociologue français », 
 Archives de sciences sociales des religions , Hors-série, p. 155-183. 



Réinscrire le religieux dans le social… et la théologie – 33

    Bernstein  Basil, 1975, Langage et classes sociales. Codes sociolinguistiques et 
contrôle social , Paris, Éditions de Minuit. 

    Blanc  Julie, en cours, La mise en cohérence de soi au �l des classes sociales, 
contribution à une sociologie des alignements moraux. Une étude comparative  
de l’engagement écologiste et du protestantisme adventiste , thèse de sociologie, 
Paris, École normale supérieure. 

Bonnefoy Laurent, 2021, « Bernard Rougier, un chercheur conquis par la �èvre 
identitaire. De la recherche scienti�que aux plateaux télévisés », Revue du Crieur, 
19, 2, p. 142-159.

    Bounaga  Aïcha, 2023, Le soupçon et le reproche. Les dessous normatifs de la 
prévention de la radicalisation et de la lutte contre le séparatisme (2014-2022) , 
thèse de sociologie, Toulouse, Université Toulouse - Jean Jaurès. 

    Bourdieu  Pierre et Wacquant  Loïc, 1992, Réponses. Pour une anthropologie 
ré�exive , Paris, Seuil. 

    Bourdieu  Pierre, 1994, « Pour une science des œuvres »,  in  P. Bourdieu, Raisons 
pratiques. Sur la théorie de l’action , Paris, Seuil, p. 59-80. 

    Bowen  John, 2016, On British Islam: religion, law, and everyday practice in shari’a 
councils , Princeton, Princeton University Press. 

    Caeiro  Alexandre, 2011, « �e making of the fatwa: �e production of Islamic 
legal expertise in Europe », Archives de sciences sociales des religions , 155, 
p. 81-100. 

    Cesari  Jocelyne, 1994, Être musulman en France .  Associations, militants et 
mosquées , Paris, Karthala. 

    Colonna  Fanny, 1995, Les versets de l’invincibilité. Permanence et changements 
religieux dans l’Algérie contemporaine , Paris, Presses de la fondation nationale 
des sciences politiques. 

    Darmon  Muriel, 2016, La socialisation , Paris, Armand Colin. 

    Dassetto  Felice, 1994, « L’Islam transplanté : bilan des recherches européennes », 
 Revue européenne des migrations internationales , 10, 2, p. 201-211. 

    Davidson  Naomi, 2012, Only Muslim. Embodying Islam in Twentieth-Century 
France , Ithaca, Cornell University Press. 

    Dazey  Margot, 2024a, « Enquêter sur des mouvements islamistes. Enjeux conceptuels, 
méthodologiques et épistémologiques d’une approche centrée sur l’idéologie », 
 Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée , 155. 

    —, 2024b, Respectable Muslims. Morals and Manners of Minority Citizens in France , 
Cambridge, Cambridge University Press. 

    Ducloux  �ibault, 2023, Illuminations carcérales : comment la vie en prison produit 
du religieux , Genève, Labor et Fides. 

    Esmili  Hamza, 2020, « Les nouveaux faussaires : le maître, l’établi et l’aspirant », 
 Contretemps. Revue de critique communiste , 6 juin. URL :  https://www.contretemps.
eu/nouveaux-faussaires-maitre-etabli-aspirant/  (consulté : le 25/09/2024). 

https://www.contretemps.eu/nouveaux-faussaires-maitre-etabli-aspirant/
https://www.contretemps.eu/nouveaux-faussaires-maitre-etabli-aspirant/


34 – Archives de sciences sociales des religions

    —, 2021a, « Changer l’intention. Adoration et conversion en islam contemporain », 
 in  P. Michel et J.-P. Heurtin (dir.), La conversion et ses convertis,  Paris, Centre 
Maurice Halbwachs. 

    —, 2021b, La �délité et son reste. Adoration et ré�exivité en islam contemporain , 
thèse de sociologie, Paris, EHESS. 

    —, 2023, « Retour sur la tradition discursive. Talal Asad et le symbolisme religieux », 
 Archives de sciences sociales des religions , 204, p. 11-30. 

    Fadil  Nadia, 2017, « De la religion aux traditions : quelques ré�exions sur l’œuvre 
de Talal Asad », Archives de sciences sociales des religions , 180, p. 99-116. 

    —, 2019, « �e Anthropology of Islam in Europe: A Double Epistemological 
Impasse », Annual Review of Anthropology , 48, p. 117-132. 

    Faure  Sylvia, 2015, « Une lecture de Saba Mahmood au prisme de la sociologie de 
la socialisation et de l’incorporation », Tracés , 15, p. 73-86. 

    Favier  Anthony, Fer  Yannick, Galonnier  Juliette et Perrin -Heredia  Ana (dir.), 
2023, Religions et classes sociales , Lyon, ENS Éditions. 

    Fer  Yannick, 2019, « Pourquoi la sociologie des religions n’a pas connu de 
“tournant a�ectif ”. Émotions religieuses et récits disciplinaires »,  Asdiwal,  14, 
p. 89-113. 

    —, 2022, Sociologie du pentecôtisme , Paris, Karthala. 

    Fernando  Mayanthi, 2014a, « Ethnography and the Politics of Silence », Cultural 
Dynamics,  26, 2, p. 235-244.     

    —, 2014b, �e Republic Unsettled: Muslim French and the Contradictions of Secularism , 
Durham, Duke University Press. 

    Frégosi  Franck, 2011, L’islam dans la laïcité , Paris, Pluriel. 

    Galonnier  Juliette, 2021, « “Venez comme vous êtes à l’islam tel qu’il est”. 
Individualisme religieux et travail de conversion dans une organisation 
musulmane américaine », Genèses,  124, p. 9-30. 

    Geisser  Vincent, 2012, « La “question musulmane” en France au prisme des 
sciences sociales », Cahiers d’études africaines , 206-207, p. 351-366. 

    Geisser  Vincent et Zemouri  Aziz, 2007, Marianne & Allah. Les politiques français 
face à la « question musulmane » , Paris, La Découverte. 

    Girin  Diane-Sophie, 2021, Des écoles comme les autres ? L’enseignement privé 
musulman de niveau élémentaire, entre recherche de distinction et quête de 
respectabilisation , thèse de sociologie, Paris, EPHE. 

    Gotman  Anne, 2013, Ce que la religion fait aux gens. Sociologie des croyances 
intimes , Paris, Éditions de la Maison des sciences de l’homme. 

    Grisez  Émilie, 2023, À l’école primaire catholique : une éducation bien ordonnée , 
Paris, Presses universitaires de France. 

    Hajjat  Abdellali et Mohammed  Marwan, 2016, Islamophobie : comment les élites 
françaises fabriquent le « problème musulman » , Paris, La Découverte. 



Réinscrire le religieux dans le social… et la théologie – 35

    Hervieu -Léger  Danièle, 1997, « La transmission religieuse en modernité : 
Éléments pour la construction d’un objet de recherche », Social Compass , 44, 1, 
p. 131-143. 

    —, 1999, Le pèlerin et le converti : la religion en mouvement , Paris, Flammarion. 

—, 2012, « La religion, mode de croire », in A. Caillé (dir.), Qu’est-ce que le 
religieux ? Religion et politique, Paris, La Découverte, p. 140-154.    

Jomier  Augustin et Warscheid  Ismail, 2018, « Pour une islamologie historienne », 
 Annales. Histoire, Sciences Sociales , 73, 2, p. 311-316. 

    Jouanneau  Solenne, 2011, « “Ne pas perdre la foi dans l’imamat”. Comment  
se maintiennent les “vocations” d’imams bénévoles en France », Sociétés 
contemporaines , 84, 4, p. 103-125. 

    Jouili  Jeanette, 2015, Pious practice and secular constraints: women in the Islamic 
revival in Europe , Stanford, Stanford University Press. 

    Kakpo  Nathalie, 2007, L’islam, un recours pour les jeunes , Paris, Presses de la 
fondation nationale des sciences politiques. 

    Khosrokhavar  Farhad, 1997, L’islam des jeunes , Paris, Flammarion. 

    Lagroye  Jacques, 2009, Appartenir à une institution. Catholiques en France 
aujourd’hui , Paris, Économica. 

    Lahire  Bernard, 2013, Dans les plis singuliers du social.  Individus, institutions, 
socialisations , Paris, La Découverte. 

    Lambert  Yves, 1991, « La “Tour de Babel” des dé�nitions de la religion », Social 
Compass , 38, 1, p. 73-85. 

    Lambert  Yves, Michelat  Guy et Piette  Albert (dir.), 1997, Le religieux des 
sociologues. Trajectoires personnelles et débats scienti�ques , Paris, L’Harmattan. 

    Lassave  Pierre, 2019,  La sociologie des religions. Une communauté de savoir , Paris, 
Éditions de l’EHESS. 

    —, 2022, « Mémoire et ré�exivité : Danièle Hervieu-Léger et Pierre Bourdieu », 
 Archives de sciences sociales des religions , 200, p. 139-152. 

    Laurence  Jonathan et Justin  Vaïsse, 2007, Intégrer l’islam : la France et ses 
musulmans, enjeux et réussites , Paris, Odile Jacob. 

    Leblay  Jeanne, Les formes de participation des femmes à l’autorité religieuse en 
islam en France contemporaine , thèse de sociologie en cours, Paris, EHESS. 

    Lépinard  Eléonore, Sarrasin  Oriane et Gianettoni  Lavinia (dir.), 2021,  
Genre et islamophobie. Discriminations, préjugés et représentations en Europe, 
 Lyon, ENS Éditions. 

    Mahmood  Saba, 2009 [2005], Politique de la piété. Le féminisme à l’épreuve du 
renouveau islamique , Paris, La Découverte. 



36 – Archives de sciences sociales des religions

    Malogne -Fer  Gwendoline, 2018, « Protestant Churches and Same-Sex Marriage 
in France: “�eological” Criteria and Sociological Approaches » in  V.   Altglas 
et M. Wood (dir.), Bringing the Social Back into the Sociology of Religion: 
Critical Approaches , Leiden, Boston, Brill, p. 35-58. 

    Matonti  Frédérique, 2012, « Plaidoyer pour une histoire sociale des idées 
politiques », Revue d’histoire moderne & contemporaine,  59, p. 85-104. 

Pagis Julie, 2010, « La politisation d’engagements religieux : Retour sur une matrice 
de l’engagement en mai 68 », Revue française de science politique, 60, p. 61-89.

    Perrin -Heredia  Ana, à paraître, « L’a
nité élective en question : éthique musulmane 
et esprit populaire honorable », in  G. Angey, Y. Fer et J. Galonnier (dir.),  
Saisir les religions en sociologue , Lyon, ENS Éditions. 

    Raison  du  Cleuziou  Yann, à paraître, Serge Bonnet et le catholicisme populaire. 
Un engagement savant et religieux , Nancy, L’Arbre Bleu. 

    Renou  Gildas, 2020, « Exemplarité et mouvements sociaux », in  O. Fillieule, 
L. Mathieu et C. Péchu (dir.), Dictionnaire des mouvements sociaux , Paris, 
Presses de Sciences Po, p. 244-251. 

    Rousseau  André, 2015, Pour une sociologie de la crise catholique. France, 1960-1980  , 
Brest, Centre de recherches bretonnes et celtiques. 

    Silhol  Guillaume, Bianchi  Maria Alessandra et Mahieddin  Emir, 2021, 
« Regards critiques sur la notion d’institution en sociologie des religions », 
 L’Année sociologique,  2, 71, p. 429-451. 

    Souanef  Karim, 2024, « Des individus suridéologisés ? Sociologie de l’espace 
intellectuel islamique en France », Cultures et Con�its, 133, p. 73-100 . 

    Suaud  Charles, 1978, La Vocation. Conversion et reconversion des prêtres ruraux,  
Paris, Éditions de Minuit. 

    —, 2014, « Pierre Bourdieu : la sociologie comme “révolution symbolique” », 
 Recherche en soins in�rmiers,  116, p. 81-94. 

    —, 2018, « La vocation, force et ambivalence d’un concept “nomade”. Pour un 
usage idéal-typique », Sciences sociales et sport,  12, p. 19-44. 

    Truc  Gérôme, 2010, « Esquisse d’une sociologie de la théologie », Archives 
de sciences sociales des religions , 150, p. 155-173. 

    Truong  Fabien, 2017, Loyautés radicales. L’islam et les « mauvais garçons »  
de la Nation,  Paris, La Découverte. 

    Van  Praet  Younes, 2019, Transmettre et être en quête du « ‘ilm » : ethnographie 
des modalités de transmission des savoirs islamiques dans l’agglomération 
rouennaise , thèse de sociologie, Rouen, Université de Rouen. 

    Venel  Nancy, 2004, Musulmans et citoyens , Paris, Presses universitaires de France. 

    Willaime  Jean-Paul, 2003, « La religion : un lien social articulé au don », Revue 
du MAUSS,  22, p. 248-269.       


