Archives de sciences sociales des religions

208 | 2024
Bulletin bibliographique

Réinscrire le religieux dans le social... et la
théologie
Le cas de la tradition islamique

Reinscribing the Religious in the Social... and Theological Spheres. The Case of
the Islamic Tradition
Reinscribir lo religioso en lo social... y teoldgico. El caso de la tradicion isldmica

Margot Dazey et Karim Souanef

OpenEdition

Edition électronique

URL : https://journals.openedition.org/assr/76407
DOI':10.4000/138sw

ISSN : 1777-5825

Editeur
Editions de 'EHESS

Edition imprimée

Date de publication : 31 décembre 2024
Pagination : 17-36

ISBN : 9782713229701

ISSN : 0335-5985

Référence électronique

Margot Dazey et Karim Souanef, « Réinscrire le religieux dans le social... et la théologie », Archives de
sciences sociales des religions [En ligne], 208 | 2024, mis en ligne le 07 février 2025, consulté le 29 juin
2025. URL : http://journals.openedition.org/assr/76407 ; DOI : https://doi.org/10.4000/138sw

Le texte et les autres éléments (illustrations, fichiers annexes importés), sont « Tous droits réservés »,
sauf mention contraire.


https://journals.openedition.org
https://journals.openedition.org
https://journals.openedition.org/assr/76407

Margot Dazey
UMR 8026 - CERAPS (Université de Lille)
margot.dazey[atjcnrs.fr

Karim Souanef

UMR 8026 - CERAPS (Université de Lille)
karim.souanef[at]univ-lille.fr

Réinscrire le religieux dans le social...
et la théologie

Le cas de la tradition islamique

« Ce refus des cloisonnements entre des spécialités factices de la
sociologie, qui sont le plus souvent au service d’intéréts
corporatistes de chercheurs, a été commandé par la réalité sociale
elle-méme, comprise comme un ensemble structuré de relations
entre différents espaces de pratique. » (SUAUD, 2014 : 84)

ans sa sociologie des sociologues des religions, Pierre Lassave (2019) décrit

une déconfessionnalisation du personnel investi dans ce champ d’études

dés 'apres-guerre. Cette distanciation voit également jour dans la pro-
duction scientifique des sociologues, marquée par la diffusion d’un « athéisme
méthodologique » fuyant le théologique pour clarifier les frontiéres disciplinaires
et cherchant a expliquer le religieux par le social. A partir des années 1990, sous
I'impulsion d’une nouvelle génération de chercheur-es proches du pragmatisme,
la perspective dominante se renverse pour faire place a un « théisme méthodo-
logique », la focale se rapprochant de I'acte religieux et des concepts émiques
sous-tendant ces expériences. Aussi nécessaire soit-elle, cette perspective écarte
la classe en tant que variable cardinale de I’analyse sociologique et vise a isoler
la religion de I'espace socialement stratifié dans laquelle elle s’inscrit. C’est en
réaction a ces débats que parait en 2023 I’ouvrage collectif Religions et classes
sociales'. Les coordinateurs et coordinatrices expliquent le délaissement des

1. Deux des co-directeurs, Yannick Fer et Juliette Galonnier, ont participé activement (via un
travail de traduction et la rédaction d’une préface) a la circulation en France des travaux de
Véronique Altglas et Matthew Wood dont la démarche peut étre résumée par le titre d’'un de
leurs ouvrages : Bringing Back the Social into the Sociology of Religion (ALTGLAS et WOOD, 2018).

Archives de sciences sociales des religions, 208 (octobre-décembre 2024), p. 17-36


mailto:margot-dazey[at]hotmail.fr
mailto:k.souanef[at]protonmail.com

18 - Archives de sciences sociales des religions

classes sociales par I'influence du paradigme de la sécularisation et de I'indi-
vidualisation laissant croire « a une sorte d’autonomisation des expériences
religieuses (ou “spirituelles”) vis-a-vis des structures sociales » (FAVIER, FER,
GALONNIER et PERRIN-HEREDIA, 2023 : 13). La spécialisation de la sociologie
des religions (matérialisée dans des revues, des manuels, des laboratoires et des
associations) tout comme I’'intérét institutionnel a défendre I'irréductibilité du
religieux viendraient entériner ce jeu d’éclipse. Le projet du livre est donc de
réinscrire le religieux dans le social sans imposer comme droit d’entrée « un
type d’érudition, une familiarité avec les notions théologiques » difficilement
accessibles aux sociologues peu familiers des objets religieux (Ibid. : 17).

Cetarticle entend participer a ces débats épistémologiques en interrogeant les
conditions de possibilité d’une sociologie critique (d’inspiration bourdieusienne)
des religions : comment produire une connaissance sociologique sensible aux rap-
ports sociaux (de classe notamment) prenant au sérieux le théologique et les
concepts émiques ? Dans quelle mesure les concepts (re)faconnés par Pierre Bourdieu
permettent-ils d’enquéter au plus prés d’une tradition religieuse donnée ?

Pour apporter des éléments de réponse, nous détaillerons un programme de
recherche en cours sur les socialisations islamiques?. Celui-ci se veut sensible
indissociablement au social (& commencer par les socialisations de classe) et
a la théologie (pratique et savante), a savoir les justifications et le travail réflexif
auquel se livrent les acteurs pour orienter leur conduite (LAGROYE, 2009 : 165).
Dans cette optique, nous étudions la production, la diffusion et I'incorporation
de savoirs islamiques, entendus comme des savoir-faire et des savoir-étre autant
que des idées produites au sein des champs intellectuel et religieux.

En nous invitant dans le débat sur les modalités pratiques d’une sociologie
des religions?, un des objectifs est de mettre en garde contre le postulat d’une
autonomie du religieux. Ce postulat peut avoir des effets politiques et médiatiques
importants, en particulier en ce qui concerne 'analyse des dynamiques relatives
al'islam contemporain®.

2. Lauteur et 'autrice de cet article co-animent un projet ANR intitulé « Socialisations
islamiques. Transmission et incorporation de savoirs religieux en contexte minoritaire »
(2023-2027, portage par Margot Dazey) dont font partie Samir Abdelli, Sarah Aiter, Fatiha
Ajbli, Lucas Drouhot, Hamza Esmili, Juliette Galonnier, Diane-Sophie Girin, Jeanne Leblay
et Younes Van Praet. A cet égard, le présent article a bénéficié du soutien de I Agence
frangaise de la recherche a travers le projet ANR-23-CE41-0006.

3. A noter que le rapport de force est peu bruyant. Gwendoline Malogne-Fer et Yannick Fer
(MALOGNE-FER, 2018; FER, 2022), sur la base de leurs enquétes, critiquent, sans susciter de
controverse, I'autonomisation des études des religions vis-a-vis de la sociologie et notamment la
circulation d’un « corpus restreint de références et d’interprétations communes, qui constituent
la doxa de ce champ disciplinaire et fonctionnent dés lors comme des signes d’appartenance »
(FER, 2019 : 95). Ils mentionnent avant tout les approches de celles et ceux que Pierre Lassave
appelle « la deuxieéme génération » (Daniéle Hervieu-Léger et Jean-Paul Willaime entre autres).

4. Certains travaux supposent en effet que les idées religieuses agissent en elles-mémes,
se diffusent par contagion pathologique et s’imposent a des croyants passifs - comme si



Réinscrire le religieux dans le social... et la théologie - 19

De I’assignation a P’affiliation : étudier la fidélisation
musulmane par-dela la condition minoritaire

Le point de départ de notre interrogation sur les savoirs islamiques réside dans
plusieurs constats au sujet de la littérature sur I'islam en France, déja bien établis
par d’autres (AMIRAUX, 2004 ; ESMILI, 2021a). Le premier constat concerne le
brouillage entre science et expertise qui caractérise ce champ d’études et conduit
une partie des chercheur-es a décliner la question de « I'intégration des musul-
man-es dans la République ». D’inspiration politiste, un courant de recherche
s attache ainsi a cartographier la structuration d’un espace associatif musulman
depuis les années 1980 (CESARI, 1994; LAURENCE et VATSSE, 2007) et ses rela-
tions avec les acteurs publics (GEISSER et ZEMOURI, 2007 ; FREGOSI, 2011) en
interrogeant les supposées tensions entre « Marianne et Allah ». Déployant ces
questionnements auprés de musulman-es « ordinaires », un filon plus sociologique
consiste a typologiser leurs positionnements « identitaires » sur le plan religieux,
national et citoyen (VENEL, 2004 ; ARSLAN, 2010). Ici comme 13, la « question
musulmane » est thématisée en étroite résonance avec les catégories du sens
commun, les chercheur-es s’évertuant a « rassurer leurs lecteurs sur la “normalité”
et la non-dangerosité de leurs enquétés musulmans » (GEISSER, 2012 : 358).

De maniére non incidente, une part importante de ces travaux se focalise sur
les religiosités des « jeunes musulmans », nés et socialisés en France par opposition
a leurs parents immigrés. Qu’il s’agisse de I'islam « positif » d"une génération atti-
rée par la spiritualité (BABES, 1997), celui « compensatoire » d’individus en échec
scolaire (KAKPO, 2007) ou celui oppositionnel de « mauvais garcons » en situation
de rupture (TRUONG, 2017), I'islam reste présenté au fil de décennies comme une
ressource mobilisable et mobilisée face & une marginalisation sociale et politique.
Une telle syntaxe traduit une conception instrumentale des appartenances reli-
gieuses : 'adhésion & une communauté croyante n’est pas considérée en elle-méme,
mais a travers les recours que peuvent en faire les individus dans une situation
donnée. Ce faisant, la religion est réduite aux fonctions non religieuses qu’elle est
supposée remplir - I'entreprise sociologique « ne se saisi[ssan]t jamais de la reli-
gion qu’en s’engageant a dissoudre son objet » (HERVIEU-LEGER, 2012 : 145).

Continuant d’adopter pour sujet le vécu des personnes musulmanes, mais
tournant la focale « vers les racines de leur condition difficile, a savoir les dis-
cours, les institutions et les pratiques politiques et juridiques de la République
francaise » (FERNANDO, 2014a : 239), un autre courant de recherche prend a bras

les contextes sociaux de production, de transmission, d’appropriation n’avaient pas
d’impact sur les contenus doctrinaux (DAZEY, 2024a). En dépit de faiblesses scientifiques,

de tels écrits bénéficient d’une large couverture politique et médiatique et nourrissent des
theéses complotistes concernant de supposés mécanismes d’« emprise » idéologique au sein
de certains segments des populations musulmanes (pour une critique, voir BOUNAGA, 2023).



20 - Archives de sciences sociales des religions

le corps les mécanismes d’infériorisation faisant de ’appartenance a la commu-
nauté musulmane une « condition minoritaire ». La multiplication de travaux
sur I'islamophobie, les discriminations, les processus de racisation a I'égard
des personnes musulmanes offre une analyse nécessaire — d’un point de vue
politique comme scientifique — sur ces dynamiques d’« altérisation » (HajjaT
et MOHAMMED, 2016; LEPINARD, SARRASIN et GIANETTONI, 2021), en veillant
a les inscrire dans le temps long des héritages coloniaux (DAVIDSON, 2012) et de
la trame séculiére (FERNANDO, 2014b; AMER MEZIANE, 2021).

Si ces corpus se distinguent en termes d’approches théoriques et du soin
apporté a 'administration de la preuve, ils partagent une méme porte d’entrée sur
leurs terrains respectifs : la question des rapports entre majoritaires et minoritaires.
L affiliation musulmane y est principalement abordée comme I’appartenance a un
groupe en situation de minorité, soit que I'on considere cette appartenance comme
un défilancé a I"ordre républicain, soit qu’on la regarde comme le symptéme d’une
exclusion sociale, soit que I’on se penche sur les mécanismes d’altérisation qui la
sous-tendent. Or de telles approches ne permettent pas d’éclairer la constitution
d’un collectif de fidéles en tant qu’ils sont fidéles® (EsmILL, 2021b). Sont laissées
dans ’ombre des formes d’adhésion qui ne s’épuisent pas dans les dynamiques
de pouvoir esquissées ci-dessus : les manieres qu’a le collectif de faire corps, les
actes d’adoration reliant une communauté de I'intérieur, les appropriations col-
lectives de schémes d’action et de pensée en lien avec une tradition religieuse. En
d’autres termes, en privilégiant I'étude des assignations plutot que des affiliations,
C’est tout un pan de I’expérience religieuse qui est mise de coté : celle des formes
de vie - intrinsequement « pratique[s], sociale[s], intellectuelle[s] » (GOTMAN,
2013 : 17) — propres au groupe de fideles.

Les transmissions religieuses : compositions
et recompositions de la tradition islamique

Ces logiques d’affiliation — dont d’autres avant nous ont invité a se saisir dans
le cas de I'islam (DASSETTO, 1994) — sont au cceur de notre programme. Nous
nous penchons sur les processus de filiation religieuse a I’ceuvre au sein des
communautés musulmanes en France et prenons au sérieux les transmissions
intergénérationnelles en lien avec la tradition islamique. Mais de quelles filiations
s’agit-il ? Et de quelles transmissions parlons-nous ? S’approcher au plus pres des
logiques de fidélisation religieuse exige une définition provisoire de ce que I'on
entend par « religion ». Sans se perdre dans les débats définitionnels animant

5. Il n’est pas inutile de rappeler a la suite d’ Anne Gotman que « Le fidéle n’est [...] pas
nécessairement croyant, il n’a pas toujours la foi, il est celui pour qui la religion qu’il a élue
donne une certaine forme a sa vie » (GOTMAN, 2013 : 34).



Réinscrire le religieux dans le social... et la théologie - 21

la sociologie des religions depuis ses origines (LAMBERT, 1991), le concept de
« lignée croyante », élaboré par Dani¢le Hervieu-Léger, est une base de travail
utile. En mettant 'accent sur la nécessaire continuité collective au fondement du
groupe des fidéles, cette notion souligne la « logique d’engendrement » propre
a la religion qui repose sur le lien entretenu entre générations successives, lien
pouvant étre formalisé dans I'invocation « Comme nos péres [et méres] ont cru,
nous aussi nous croyons... » (HERVIEU-LEGER, 1999 : 23). En d’autres termes,
C’est parce que I'individu est a méme d’invoquer une tradition religieuse — qui
forme ainsi une « mémoire autorisée » (Ibid : 24) — qu’il peut s’affilier a une
communauté donnée. L’ expérience religieuse prend alors sens au regard du
cadre collectif dans laquelle elle s’inscrit : ce n’est pas I'individu qui décide en
son for intérieur de ce qui reléve d une tradition religieuse ou non, c’est ce que
le groupe reconnait - et enseigne — comme tel. On touche ici I'impératif de
transmission propre aux communautés de fideles, sur lequel la sociologie des
religions a justement mis 'accent (HERVIEU-LEGER, 1997; WILLAIME, 2003) et
qui implique de se pencher sur les différentes instances de socialisation a cette
tradition légitimatrice.

Si I'approche défendue par Hervieu-Léger a le mérite de tenir a distance
les définitions substantives de la religion et ne pas « préjuger du contenu des
croyances » (HERVIEU-LEGER, 1999 : 23), elle n’échappe pas a certains biais
ethnocentriques, a commencer par la centralité des concepts de « croyances »
et de « croire », dont Talal Asad a révélé la matrice chrétienne et le caractére
non transposable a d’autres traditions (AMER MEZIANE, 2017 : 63-68). Dés lors,
c’est du coté de I'anthropologie de I'islam, et notamment de la proposition asa-
dienne de comprendre I'islam comme une « tradition discursive », que le projet
d’élaborer une sociologie de la fidélisation musulmane peut préciser ses fonde-
ments épistémologiques. Asad permet, d’abord, de rompre avec les tentations
essentialistes consistant a identifier les soi-disant spécificités de cette religion.
Ainsi en est-il d’une certaine sociologie d’inspiration wéberienne qui voit dans
la confusion entre le religieux et le politique le propre de I'islam ou encore d’une
anthropologie d’inspiration gellnerienne postulant I’existence d’une structure
sociale « musulmane » (FADIL, 2017 : 103). Comme le montre Asad, 'islam est
«'unité d’un espace et d’'un mouvement de transmission qui guide, informe
et “donne sens” a des pratiques » (AMER MEZIANE, 2017 : 67) — une unité qui
porte en elle sa constante recomposition, loin de tout immobilisme. S’ intéresser
a cette tradition discursive permet, en outre, de dépasser I'approche relativiste qui
appréhende I'islam a partir des multiples formulations qu’en donnent les indivi-
dus - avec le risque de diluer I'islam dans une infinité d’expériences subjectives
(EsmiLi, 2023). A distance de tout individualisme méthodologique (comme le
faisait déja Hervieu-Léger), Asad (1986) rappelle la centralité du Coran et des
récits prophétiques dans la tradition islamique — un ensemble de « paroles pra-
tiquantes » avec lesquelles les fideles sont en constante interlocution dans leurs



22 - Archives de sciences sociales des religions

actes de dévotion. Ces actes, nous dit-il, ne doivent pas se comprendre comme
étant décorrélés d’une adhésion mentale & un contenu intellectuel (un « croire »
abstrait), mais comme une vertu incorporée permettant d’étre, agir et penser en
conformité avec la volonté divine (AMER MEZIANE, 2017 : 65).

Puisant dans ce riche corpus, notre approche des logiques de fidélisation
religieuse s’inscrit dans un geste de recherche collectif amorcé depuis plusieurs
années. Le travail d’Hamza Esmili (2021a, 2021b) s’efforce notamment de
restituer le réinvestissement de la tradition islamique au sein de 'immigra-
tion postcoloniale et ouvriére en France. Rejoignant les réticences asadiennes
a « regarder par-dessus les épaules indigenes et saisir le sens inconscient des
pratiques autochtones » (AMER MEZIANE, 2017 : 61), 'anthropologue laisse la
part belle a la réflexivité des acteurs et s’attelle a saisir I'économie morale propre
a l'alliance intergénérationnelle entre les ouvriers immigrés et leurs enfants. Ce
faisant, il critique le rétrécissement du regard sociologique aux formes d’agen-
tivité islamique qui opéreraient en termes de subversion ou d’accommodement
vis-a-vis des normes dominantes (sécuritaires et séculiéres notamment) et se
penche sur la production d’un univers de sens commun qui ne s’épuise pas dans
des logiques d’ oppression et d’émancipation. Par-1a méme, il réfute la these trop
rapidement esquissée d’un « retour du religieux » parmi les enfants d’immigrés,
selon laquelle I'islam serait réinvesti sur fond de précarité sociale et de défaut
d’intégration républicaine - these qui tend a reconduire une lecture mécaniste
du monde social et a négliger « le poids constitutif de la tradition islamique »
(FADIL, 2019 : 127).

Si les travaux d’inspiration asadienne offrent une voie féconde pour penser
les modalités d’adhésion au groupe, ces recherches péchent parfois - au nom
d’une critique du réductionnisme sociologique aux accents pragmatiques —
par une attention insuffisante portée aux structures sociales dans lesquelles ces
adhésions s’inscrivent. En d’autres termes, restituer les capacités réflexives des
acteurs musulmans et leurs manieres d’informer leur conduite quotidienne a la
lumiere de leurs adhésions religieuses ne peut faire I'économie d’une analyse
serrée des conditions sociales de ces capacités et conduites.

Penser les religiosités de classe

Les points d’appui pour élaborer une sociologie critique de la tradition sont
multiples bien qu’épars. Charles Suaud (1978), pour commencer, réfléchit a la
maniére dont le séminaire, comme instance de socialisation a la prétrise, incul-
que un « habitus sacerdotal » fondé sur la conviction des acteurs de répondre
al’appel de Dieu et de suivre la voie du Christ. Il montre que ce processus d’in-
culcation de la vocation passe par la méconnaissance des déterminismes sociaux
qui la rendent possible, en I'occurrence un recrutement orienté vers les familles



Réinscrire le religieux dans le social... et la théologie - 23

paysannes nombreuses stabilisées (pour lesquelles I’envoi d’un fils au séminaire
ne serait pas qu’« un moyen de I'instruire a bon marché », mais au sein desquelles
s’exerce un entrainement habituel au sacrifice) — en d’autres termes, des formes
d’affinités entre « ’ethos paysan » et le projet sacerdotal. Cet effort de dévoile-
ment du « processus socialement organisé d’inculcation d’un devenir clérical »
ne fait pas I'impasse sur les motivations subjectives des acteurs. Comme Suaud
'explique dans un retour rétrospectif sur ses travaux, « il s’agissait de donner
toute sa place aux croyances dans la genése des vocations sacerdotales sans étre
accusé de “passer a I’objet” » (SUAUD, 2018 : 24). En 'occurrence, la théologie
de la vocation renvoie a I'idée d’une gréce personnelle accordée a quelques élus
— gréce qui peut étre repérée par la hiérarchie ecclésiastique et qui est patiemment
intériorisée par les prétendants au sacerdoce au cours de leur formation.

Dans cette enquéte comme dans celle de Solenne Jouanneau (2011) sur les
« vocations » des imams en France ou celle d’Ana Perrin-Heredia sur les pra-
tiques budgétaires de femmes musulmanes des classes populaires, 'apport d’une
sociologie critique d’inspiration bourdieusienne a la compréhension des ancrages
sociaux des engagements religieux est indéniable. Pour autant, I’exploration
des religiosités de classe n’a pas a se limiter aux dispositifs d’invisibilisation
des motivations profanes et aux mécanismes d’illusio sous-tendant I’entrée et
le maintien dans une carriére religieuse. D autres approches paraissent heuris-
tiques pour éclairer des mises en forme plus conscientisées — mais tout aussi
socialement marquées — de souci de soi religieux. A ce titre, I'ouvrage Religions
et classes sociales propose des pistes intéressantes pour penser les liaisons entre
frontiéres religieuses et frontieres de classe. Partant du postulat (nuancé) que
les études sur les religions et sur les classes sociales s’ignorent réciproquement,
les différents chapitres considérent les enchevétrements entre appartenance
religieuse et appartenance sociale sans opérer de rupture sociologique abrupte
face aux connaissances profanes. Comme les coordinateurs et coordinatrices
I'énoncent en venant ajuster les hypothéses bourdieusiennes : « les théodicées
ne sont pas seulement des sociodicées », le religieux « n’[étant] pas que le simple
reflet de la classe » et devant étre analysé a travers les diverses médiations qu’il
introduit aupres des positions de classe (FAVIER, FER, GALONNIER et PERRIN-
HEREDIA, 2023 : 21).

La contribution de Julien Beaugé (2023) sur les carriéres de voilement de
jeunes femmes musulmanes de milieux populaires illustre le potentiel heuris-
tique de ce type d’approche. Sur la base d’entretiens approfondis, il retrace la
maniere dont ces jeunes femmes, engagées dans des parcours d’ascension sociale
par I'école, se mettent a porter le voile dans une logique distinctive vis-a-vis
d’autres fractions des classes populaires : il s’agit pour elles de revendiquer des
formes de « sérieux » et de « respectabilité » (et donc de mettre a distance une cer-
taine culture de rue) tout en soulignant leur adhésion a une « religion savante »,
fondée sur des lectures et une approche intellectualisée des savoirs islamiques.



24 - Archives de sciences sociales des religions

Dans le méme temps, le port du voile sert a manifester leur fidélité & une com-
munauté qui recoupe en partie leur groupe social d’ origine, « le langage religieux
occult[ant] les trajectoires sociales d’éloignement » (BEAUGE, 2023 : 156).

Produire une sociologie critique des religions suppose ainsi de préter atten-
tion autant aux marquages sociaux des pratiques religieuses qu’aux justifications
et postures intellectuelles sous-tendant ces pratiques. Pour ce faire, trois gestes
complémentaires sont déployés : considérer la production de ces religiosités
de classe et donc examiner les processus socialisateurs a I’ceuvre; observer les
contenus de ce qui est transmis (ce que nous nommons les savoirs islamiques)
et par-la donner chair a la notion de capital culturel; et enfin se pencher sur les
producteurs et productrices de ces savoirs et restituer les logiques de champ
présidant a la structuration de positions socio-théologiques.

Une approche de la tradition islamique
par les socialisations

Comprendre les dynamiques d’affiliation et de fidélisation religieuse doit passer
par I'étude des transmissions au concret. Ici, les approches en termes de sociali-
sation (LAHIRE, 2013 ; DARMON, 2016) ont siirement beaucoup a apporter pour
saisir la sociogenése des schémes d’action et de pensée en lien avec la tradition
islamique, bien que ces approches n’aient été que timidement mobilisées en
sociologie des religions®.

La famille occupe évidemment une place de choix dans ces apprentissages
religieux, malgré son caractére relativement sous-investi par les sociologues de
I'islam. Dans son ethnographie d’une prison, Thibault Ducloux (2023) sou-
ligne la persistance des dispositions religieuses acquises lors de la socialisa-
tion primaire en réfléchissant a la nature « régressive » de ces dispositions dans
le cadre carcéral. En suivant la résurgence de préoccupations religieuses chez
des détenus qui n’avaient pas de pratique religieuse avant leur incarcération,
il observe la réminiscence d’un passé incorporé pendant I’enfance. S’ intéressant
également aux socialisations religieuses primaires, I'’enquéte de Stéphane Beaud
(2018) aupres d’une famille franco-algérienne éclaire I'hétérogénéité de I'univers
familial (notamment entre parents et au sein de la fratrie) et la possibilité pour
les enfants de s’approprier, déformer et refuser leurs héritages religieux. Si ces
enquétes confirment le caracteére précoce et intense des socialisations familiales,
Ducloux et Beaud construisent leur objet de recherche sans laisser de place a la
tradition et aux contenus théologiques. Au sein de notre projet ANR, un sous-
groupe coordonné par Juliette Galonnier et Diane-Sophie Girin travaille sur une

6. Quelques auteurs et autrices se sont intéressé-es aux socialisations religieuses selon des
cadres théoriques divers. Voir par exemple ADRAOUT, 2019; PAGIS, 2010.



Réinscrire le religieux dans le social... et la théologie - 25

enquéte collective aupres de familles musulmanes et s”attelle a prendre au sérieux
les savoirs pratiques et théoriques liés a la tradition. Notre grille d’entretien situe
classiquement les enquété-es (leurs « profils sociaux ») tout en cernant leurs styles
de vie religieux hérités ou reconfigurés (lectures, références canoniques, pratiques
rituelles, etc.) en partant du principe que les deux s’imbriquent nécessairement
dansI’analyse. Cette enquéte devrait de plus permettre de remettre en question la
these routinisée d’une rupture générationnelle entre I'islam des parents et I'islam
des enfants. Loin d’ oppositions schématiques entre la religiosité « traditionnelle »
des premiéres générations et celle « identitaire » de leurs enfants nés en France
(KHOSROKHAVAR, 1997), on constate la force des transmissions familiales et leurs
appropriations sélectives par les nouvelles générations.

Mais la famille n’est pas la seule instance de socialisation faconnant les dis-
positions religieuses des fidéles, et notre programme se penche également sur le
travail socialisateur d’autres instances, durant Ienfance ou a I’age adulte. Ecoles
confessionnelles, mosquées, associations humanitaires, réseaux professionnels
communautaires participent a la fabrique religieuse des individus et a la repro-
duction - souvent partielle et sélective — de schemes d’action et de pensée. Les
travaux de Younes Van Praet (2019) sur les enseignements islamiques pour
adultes fournissent des pistes stimulantes. Il montre comment différentes offres
pédagogiques (frériste, salafiste, madhhabique) permettent aux personnes de
se constituer en sujets pieux en développant un certain rapport au savoir (‘ilm)
et en orientant le groupe dans la voie du salut. Si tous les enseignements obser-
vés mettent 'accent sur 'impératif islamique d’apprendre, cet impératif reflete
des ancrages socio-théologiques contrastés. Pour les acteurs salafistes, issus en
majorité de milieux populaires, I« utilité » du savoir est congue « sous 'unique
rapport de 'adhésion a une conception scolastique des énoncés du croire en
mesure d’assurer le salut et prévenir I'hétérodoxie. » Pour les acteurs d’ obédience
frériste a I'inverse, fortement dotés en ressources socio-économiques, les appren-
tissages religieux doivent intégrer une perspective plus large, en composant avec
les sciences humaines profanes et en prenant compte du contexte minoritaire.
Pour le dire autrement, les rationalités religieuses sous-tendant les pratiques
d’apprentissage sont a réinscrire dans un espace social stratifié et il semble pro-
metteur de creuser les ressorts sociaux des frontieres interdoctrinales. C’est a ce
travail que Diane-Sophie Girin (2021) s’attelle dans son étude de I'enseignement
privé musulman. Puisant dans la sociologie du curriculum (BERNSTEIN, 1975)
pour décoder les contenus d’enseignements, elle montre la pluralité des rapports
a lislam instruit dans les établissements observés. Certaines institutions (ou
exercent en majorité des professeurs de premiére génération) mettent en ceuvre
un enseignement de I'islam proche des apprentissages dispensés a la mosquée, qui
s’appuie notamment sur 'inculcation d’une « peur vertueuse » et la sanction de
divers comportements. Dans d’autres établissements, ¢’ est du coté des pédagogies
alternatives de type Montessori que se tournent les enseignantes (souvent nées



26 - Archives de sciences sociales des religions

et socialisées en France, et davantage dotées en titres scolaires), en promouvant
des formes d’acculturation du message coranique et prophétique au contexte
frangais et en privilégiant des formats ludiques ot I’éleve est placé au centre de
Iinteraction. Les travaux de D. S. Girin, en plus de nouer un dialogue nécessaire
entre sociologie de I’école, approches en termes de socialisation et études du fait
religieux’, ont le mérite de nuancer la thése d’une déliaison forte entre pratique
religieuse et formes institutionnalisées d’autorité qui serait censée caractériser les
religiosités contemporaines (pour une perspective critique, voir GALONNIER, 2021
et SILHOL et al., 2021). Contrairement aux approches macrosociologiques sur la
« modernité religieuse » qui concluent a une individualisation du croire et a une
autonomisation des croyant-es, ces enquétes soulignent combien les collectifs et
autorités institutionnalisés participent a la formation (ou a la transformation) de
dispositions au fondement d’un habitus spécifique (FER, 2022).

Que ce soit au sein de la famille ou de diverses institutions d’enseignement,
notre programme se place au plus pres des contenus de la socialisation, autre-
ment dit des savoirs en circulation. Aussi, ¢’ est toute I’ organisation sociale de ces
savoirs qui nous intéresse, de leur production et diffusion a leur incorporation.
La sociologie des savoirs islamiques se déploie alors comme une sociologie de
la tradition, voire de la théologie.

Au coeur des théologies pratiques : des logiques
d’incorporation et de mise en cohérence de soi

Un tel programme, abordant 'islam dans ses réalités cognitives et affectives,
suppose de préter attention aux logiques d’incorporation de savoirs en lien avec
la tradition islamique. Poursuivant la démarche conduite par Saba Mahmood
(2009) auprés d’un mouvement de femmes pieuses égyptiennes, il s’agit de
saisir les apprentissages en acte, en regardant la constitution d’habitudes reli-
gieuses a travers I'imitation de maniéres de parler ou de s’habiller, la répétition de
gestes et de mouvements, I’activation de perceptions et d’émotions remémorées.
Attentive aux techniques de soi religieuses et aux maniéres dont les individus se
constituent en sujets éthiques (FADIL, 2017), cette approche d’inspiration asa-
dienne peut s’articuler a la théorie bourdieusienne de I’habitus en insistant sur
les attitudes « intentionnelles » procédant d’un rapport distancié et réflexif aux
apprentissages éthiques (FAURE, 2015). L'éclairage analytique porté sur I'inten-
tion — pensée au sein de la tradition islamique comme une orientation pieuse de

7. On trouve un geste similaire dans les recherches de Kimberly Arkin (2014) sur des écoles
confessionnelles juives de la région parisienne et dans le travail d’Emilie Grisez (2023)
sur la socialisation « enveloppante » a I'ceuvre au sein d’un établissement privé catholique
des beaux quartiers parisiens.



Réinscrire le religieux dans le social... et la théologie - 27

'agir et un idéal de sincérité a atteindre (niyya) (VAN PRAET, 2019) — souligne
un autre trait saillant des socialisations religieuses, a savoir I'inculcation d’efforts
de mise en cohérence de soi consistant a unifier différentes spheéres de vie et de
pratiques, de ’habillement a I’alimentation, des relations amoureuses a la santé,
des loisirs aux choix professionnels (BLANC). A I'instar d’engagements écolo-
gistes revalorisant les gestes modestes du quotidien et s’attachant a incarner des
formes d’exemplarité au jour le jour (RENOU, 2020), les engagements religieux
visent souvent une certaine cohérence éthique d’un point de vue biographique,
plagant sous le regard sociologique les arrangements opérés par les individus
pour concilier moralement diverses sphéres d’activité.

Mais avant d’aller plus en avant sur I'opérationnalisation d’un tel programme
sur le terrain de I'islam en France, il importe de préciser les savoirs présents ici.
Pour ce faire, la tripartition proposée par Jeanne Leblay dans sa these en cours
sur la transmission de savoirs par des femmes en instituts islamiques parait
efficace. S’appuyant sur des catégories émiques, elle distingue les savoirs théo-
riques concernant I'étude du Coran et de la tradition prophétique, les savoirs
pratiques liés aux gestes rituels (ibadat) et aux relations sociales (mu ‘amalat)
ainsi qu’un agir moral (akhlaq) orienté vers I'incorporation d’une conduite
éthique (LEBLAY). Cette tripartition a I’avantage de faire écho a une définition de
la religion musulmane formulée dans une tradition prophétique, le hadith Jibril
(du nom de I'ange venu interroger le Propheéte sur les fondements de I'islam)
dans lequel le Prophéte distingue I'islam (la pratique), I'imane (« la croyance »),
et 'ihsan (I’ excellence morale).

A quoi peut ressembler I'étude des modes d’incorporation et d’élaboration
pratique de théologies ordinaires ? Dans le cas de cercles d’inspiration réformiste
en France (DAZEY, 2024b), la formulation et la diffusion d’injonctions au « bon
comportement » s’appuient sur une longue tradition revivaliste de conduite
vertueuse (inhibition de la colére, célébration de la patience, soin du corps) et
d’élévation communautaire (I’excellence scolaire et la réussite professionnelle
étant posées comme des moyens d’un salut individuel et collectif). Les pratiques
associées a ce bon comportement ne sont pas neutres socialement (on pense aux
soubassements sociaux de la condamnation de I’ « assistanat »), et sont a rattacher
aux propriétés sociales d’acteurs privilégiés (exercant pour la plupart des profes-
sions intellectuelles supérieures). Elles soulignent, une nouvelle fois, le caractére
structurant des adhésions religieuses dans la vie quotidienne des fidéles, infusant
des maniéres de s’habiller, de se mouvoir, d’étudier, de travailler, d’interagir, etc.
On s’approche ici de ce que Jacques Lagroye (2009 : 165) nomme la « théologie
pratique », a savoir les justifications et le travail réflexif auquels se livrent les
acteurs et actrices pour orienter leur conduite®. Une telle perspective s hybride

8. L'étude de ces justifications est au cceur de quelques travaux sur I'islam en Europe, a 'instar de
Jeanette Jouili (2015) qui se penche sur les efforts quotidiens de jeunes femmes allemandes et



28 - Archives de sciences sociales des religions

aisément avec la méthode asadienne qui postule que les pratiques religieuses
quotidiennes « - méme les plus inconscientes et automatiques — sont toujours
animées et “saturées” par des postures théoriques » (FADIL, 2017 : 102).

In fine, la prise au sérieux des concepts issus des sciences religieuses de I'islam
revient a faire dialoguer islamologie — I’étude des textes et discours propres a la
tradition islamique en mouvement - et sciences sociales. Défendu dans d’autres
espaces disciplinaires (JoMIER et WARSCHEID, 2018), cet intérét n’a rien de nou-
veau en sociologie des religions. C’est ce que font depuis longtemps Claverie,
Piette ou Lassave. Comme I'énonce ce dernier :

A la différence de certains sociologues qui se trouvent suffisamment armés par
une puissante théorie des champs sociaux pour faire 'impasse sur le contenu
précis des ceuvres en cause, j’ai toujours cherché a voir dans les moindres mots,
concepts ou images produits le lieu gé¢ométrique des jeux d’acteurs ou de pouvoir.
(LASSAVE, 2019 : 31)

On objectera ici que 'approche en termes de champ n’est pas une théo-
rie en tant que telle (ainsi que le suggerent certaines réceptions de I'article de
Bourdieu sur « Genése et structure du champ religieux ») et que la sociologie
bourdieusienne s’inscrit dans une théorie de I'action, articulant nécessairement
les concepts clés (champ, habitus et capital) et permettant d’enquéter sur les
contenus et les idées socio-théologiques, forme spécifique de savoirs.

Etudier la théologie savante a partir d’une sociologie
relationnelle des (producteurs d’)idées

On en vient ici a la derniére partie de notre programme. A travers sa « science
des ceuvres » (BOURDIEU, 1994) et ses analyses des productions de Flaubert,
Heidegger ou encore Manet, Bourdieu nous montre la voie d’une sociologie des
biens symboliques déployable sur le terrain des idées religieuses. Ni externaliste
ni internaliste, le mode d’analyse qu’il propose est relationnel. Les contenus,
dont il faut restituer la nature propre, sont a mettre en relation avec les caracté-
ristiques sociales du producteur ou de la productrice (son habitus), les enjeux
spécifiques a I'espace de production (considéré comme un champ au sein duquel
interviennent des agents détenant des capitaux spécifiques) et I'influence exercée
par les autres espaces (politique, économique, etc.). En tenant a distance toute
tentation réductionniste (ou marxiste, qui réduirait le texte a son contexte) et
inversement, toute tendance textualiste (ou philosophique, qui se limiterait au

frangaises pour vivre en accord avec leurs principes religieux. Sur le volet de la théologie savante,
on peut se référer aux travaux d’ Alexandre Caeiro (2011) sur les modalités de production d’avis
juridiques du Conseil européen de la fatwa et de la recherche ou de John Bowen (2016) sur
les raisonnements théologiques des conseils chariatiques (sharia councils) au Royaume-Uni.



Réinscrire le religieux dans le social... et la théologie - 29

texte), il s’agit de placer au centre de I’analyse le travail intellectuel et I'autonomie,
toujours relative, des produits culturels qui sont issus de ce travail.

Dans le cas des idées islamiques, prendre au sérieux les contenus constitue
un geste d’autant plus nécessaire qu’il importe de ne pas laisser cet objet d’étude
a celles et ceux qui souhaitent I'aborder a partir d’un prisme sécuritaire et totali-
sant. Indépendamment des failles méthodologiques, factuelles et interprétatives,
qui caractérisent certains écrits de Florence Bergeaud-Blackler, Gilles Kepel,
Hugo Micheron et Bernard Rougier (EsMILI, 2020; BONNEFOY, 2021 ; DAZEY,
2024a), ceux-ci nous intéressent ici pour une autre forme de réductionnisme
qu’ils mettent en ceuvre : ce qui pourrait étre appréhendé en termes d’idées
et d’utopies est systématiquement recodé en termes d’idéologie. Or la notion
d’idéologie n’est pas neutre : elle suppose des formes de cohérence et de systé-
matisation et repose sur 'articulation a un programme d’action orientant |’agir
historique d’un groupe. Cette grille de lecture élude la complexité des productions
et appropriations intellectuelles des idées islamiques.

Pour rendre compte de cette complexité et sortir de schémas simplistes, nous
abordons les textes d’intellectuel-les contemporain-es sur la réforme islamique
al’aune d’une sociologie de la connaissance d’inspiration bourdieusienne. Ces
productions respectent les codes propres a cet espace (tel le recours aux références
anciennes de la tradition islamique ou les usages des philosophes occidentaux)
et refletent des stratégies de placement au cceur d’ un espace de concurrence au sein
duquel les acteurs mobilisent des capitaux spécifiques (universitaire, religieux, etc.).
Les réformistes libéraux, dont les textes valorisent la modernité occidentale et cri-
tiquent le « ritualisme des masses », mobilisent un capital médiatique et politique leur
permettant d’atteindre les maisons d’édition de grande diffusion particuliérement
sensibles a cette forme de (dé)politisation séculiere de I'islam (SOUANEE, 2024).

Ces réflexes théoriques, alternant le micro et le macro, multiplient les facteurs
explicatifs potentiels. Dans une thése en cours sur les intellectuels musulmans
illibéraux, Sarah Aiter souligne les maniéres dont le champ politique influence
ce qui est dit et écrit. Leur production (orientée vers la construction d’une
orthodoxie anti-moderniste) est largement marquée par la charge politique du
contexte d’énonciation, charge politique qui fait I'objet de discours réflexifs de
la part d’individus dotés en titres scolaires, mais entravés dans leur trajectoire
d’ascension sociale. En somme, la sociologie des savoirs islamiques implique de
se pencher sur les idées en tant que telles® tout autant que sur les producteurs
et productrices™. Cette sociologie, sensible a la structuration de I'espace de
production, a également pour mérite de tenir a distance les catégories de sens
commun et de ne pas réifier certaines frontiéres ascriptives (libéral/conserva-
teur, modéré/islamiste, etc.). Lenquéteur ou 'enquétrice, dans la lecture des

9. Lhistoire sociale des idées politiques repose sur ce programme théorique (MATONTI, 2012).
10. Un tel programme est déja mis au travail auprés d’autres traditions religieuses (ROUSSEAU, 2015).



30 - Archives de sciences sociales des religions

archives et des autres traces permettant de reconstituer les mises en forme intel-
lectuelles, est vigilant-e par rapport aux alliances, aux hybridations et a la com-
plexité des jeux sociaux. C’est ce que fait Samir Abdelli dans une thése en cours
sur Eva de Vitray-Meyerovitch en pensant sa trajectoire a I’aune de tout un
ensemble de sociabilités intellectuelles montrant la porosité entre le soufisme (le
«bon » islam dont elle est une figure d’autorité) et I’orthodoxie.

L'enjeu ici n’est pas d’imposer dogmatiquement une école théorique", par-
fois cataloguée comme « structuraliste » ou « sociologie de la domination »
alors qu’elle est une théorie de I'action — une praxéologie — évolutive'?. Notre
démarche consiste plutot a souligner I’efficacité empirique de ce mode de pen-
sée sociologique qui laisse la place aux « agents connaissants », a leur expé-
rience, a leur réflexivité, et ceci en amont de la rupture opérée par le sociologue
(BOURDIEU et WACQUANT, 1992). C’est ce que fait d’ailleurs Yann Raison du
Cleuziou (dans un ouvrage a paraitre) en abordant I’ceuvre de 'intellectuel
dominicain, Serge Bonnet, a I'aune de sa trajectoire biographique et des rap-
ports de force internes a I'Eglise. Formé a la sociologie de Jacques Lagroye
(dont I'affinité scientifique avec Bourdieu est revendiquée), 'auteur conserve
de cet héritage un souci de penser sociologiquement la théologie — congue
comme « une démarche intellectuelle bien plus que comme un corps de savoirs »
(LAGROYE, 2009 : 169). Lagroye I’énonce dans une annexe méthodologique
intitulée « Quand un sociologue rencontre la théologie », « la prise en compte
des prises de position des acteurs est, plus qu’ une obligation de principe, la
condition méme de la recherche » (Ibid. : 165), notamment dans la perspective
de construire un lien logique entre des comportements et des croyances. Si une
telle injonction n’a rien de novateur (on peut lire Maurice Halbwachs pour s’en
convaincre;; TRUC, 2010), Lagroye accompagne cette démarche compréhensive
d’une rupture qui enrichit considérablement I'interprétation sociologique : selon
ses mots, « on ne “choisit” pas une théologie pour le seul attrait des croyances
qu’elle met en forme, mais parce qu'on y est porté ultimement par des gotts,
des préférences, des inclinations résultant d’une socialisation et de conditions
de vie particuliéres » (LAGROYE, 2009 : 169).

1. A noter que le projet ANR que nous animons repose sur une diversité théorique interne
nourrissant de vifs débats entre les membres. Le travail de mise en cohérence proposé ici,
sorte de fabrique d’un intellectuel collectif, part du principe que I'analyse des données
d’enquétes est un processus infini.

12. Les écrits de Bourdieu fonctionnent par incrémentations. Méditations pascaliennes (1997)
ou Réponses. Pour une anthropologie réflexive (1992, avec Loic Wacquant) viennent amender un
travail de construction d’une praxéologie oscillant entre anthropologie, fagonnage du concept
d’habitus, et enquétes quantitatives permettant de penser en termes de champ et de
domination symbolique. Nous pouvons faire I'hypothése que ses échanges avec Dani¢le
Hervieu-Léger (LASSAVE, 2022) et Jacques Maitre (BERAUD, 2020) tout comme son encadrement
de la thése de Fanny Colonna (1995), critique envers ses écrits sur I’ Algérie,
ont participé, comme dans tout parcours de socialisation scientifique, a enrichir son travail.



Réinscrire le religieux dans le social... et la théologie - 31

* %

>*

Les travaux de Lagroye reposent sur un autre postulat particulierement heuris-
tique : le sérieux du travail sociologique suppose moins une longue introspection
personnelle (il ne fait pas mystere de son engagement dans le catholicisme) qu’un
usage fin des concepts généraux de la discipline. C’est peut-étre la I'enjeu d’une
sociologie réflexive qui s’élabore avant tout dans un dialogue constant entre
empirie et appareillage théorique : la sociologie réflexive ne se résume pas a un
simple retour du sujet sur le sujet™, elle est épistémique et affaire de méthode
(BOURDIEU et WACQUANT, 1992). En écho a certains principes défendus par les
épistémologies décoloniales, on peut ainsi suggérer avec Lagroye « qu on peut
parler de “respect” des chercheurs a I’égard des convictions des acteurs, ce qui
ne signifie pas renoncement a I’esprit critique » (2009 : 170). Enfin, si I'article
s’ évertue a souligner le nécessaire enrichissement de la sociologie des religions
par la sociologie générale, le mouvement inverse semble tout aussi fécond. La
sociologie des religions invite ’ensemble de la discipline a regarder en direction
des idéaux collectifs et des solidarités communautaires (en lien avec I’héritage
durkheimien sur le sentiment religieux), et du coté des efforts de mise en cohé-
rence de soi a I’échelle biographique. En étudiant le rapport des individus aux
traditions discursives auxquelles ils entendent étre fideles, la sociologie s’ offre la
possibilité d’interroger les fondements de la morale et de I"éthique.

13. Larticle de Bourdieu sur « Sociologues de la croyance et croyance de sociologues », ot il
pointe les difficultés d’une sociologie des religions « quand on en est », mais aussi « quand
on n’en est pas », a particulierement retenu I’attention, sans doute car il découle d’une
conférence donnée lors d’un congres de I’ Association frangaise de sciences sociales des
religions (AFSR). La sociologie des religions, en raison de sa position dominée au sein de la
discipline, a beaucoup répondu a cette injonction au retour sur soi des chercheur-es
(LAMBERT, MICHELAT et PIETTE, 1997; BERAUD, DURIEZ et DE GASQUET, 2018), sans
consacrer la méme énergie aux concepts et méthodologies sous-tendant leur pratique
scientifique. Pour reprendre les mots de Loic Wacquant, « ce n’est pas I'inconscient
individuel du chercheur mais I'inconscient épistémologique de sa discipline qu’il s’agit de
mettre au jour » (cité dans ALTGLAS et WoOD, 2010: 10).



32 - Archives de sciences sociales des religions

Bibliographie

ABDELLI Samir, en cours, Croire, savoir et dire. Une histoire des intellectuels
musulmans en France au prisme de I'engagement d’Eva de Vitray-Meyerovitch
(1909-1999), thése d’histoire contemporaine, Paris, EHESS.

Apraout Mohamed-Alj, 2019, « Trajectoires de convertis au salafisme en France :
marginalisation, socialisation, conversion », Archives de sciences sociales des
religions, 186, p. 53-70.

AITER Sarah, en cours, Une socio-histoire du « mauvais islam » en France (2000-2022),
these en science politique, Paris, INALCO.

ArLTGLAS Véronique et Woop Matthew, 2010, « Reflexivity, Scientificity and the
Sociology of Religion: Pierre Bourdieu in Debate », Nordic Journal of Religion
and Society, 23, p. 9-26.

— (dir.), 2018, Bringing Back the Social into the Sociology of Religion. Critical Approaches,
Leiden, Boston, Brill.

AMER MEzIANE Mohamad, 2017, « Comparer les traditions discursives : Islam et
critique du symbolisme dans I"anthropologie de Talal Asad », Socio-anthropologie,
36, p. 59-74.

—, 2021, Des empires sous la terre. Histoire écologique et raciale de la sécularisation,
Paris, La Découverte.

AMIRAUX Valérie, 2004, « Expertises, savoir et politique. La constitution de I'islam
comme probléme public en France et en Allemagne », in B. Zimmermann (dir.),
Les sciences sociales a I’épreuve de I’action. Le savant, le politique et I’Europe,
Paris, Edition de la Maison des sciences de ’homme, p. 209-245.

ARxIN Kimberly, 2014, Rhinestones, religion, and the Republic: fashioning Jewishness
in France, Stanford, Stanford University Press.

ARSLAN Leyla, 2010, Enfants d’Islam et de Marianne : des banlieues a I'université,
Paris, Presses universitaires de France.

Asap Talal, 1986, The Idea of an Anthropology of Islam, Washington, Georgetown
University, coll. « Occasional Papers Series ».

Basgs Leila, 1997, L'Islam positif. La religion des jeunes musulmans de France,
Paris, Les éditions de I’ Atelier.

BeauD Stéphane, 2018, La France des Belhoumi. Portraits de famille (1977-2017),
Paris, La Découverte.

BEAUGE Julien, 2023, « Des différences dans I'indifférence. Derriére le voile, des
préférences de classe », in A. Favier, Y. Fer, ]. Galonnier et A. Perrin-Heredia (dir.),
Religion et classes sociales, Lyon, ENS éditions, p. 137-160.

BEraup Céline, DURIEZ Bruno et DE GASQUET Béatrice (dir.), 2018, Sociologues
en quéte de religion, Rennes, Presses universitaires de Rennes.

BERAUD Céline, 2020, « Jacques Maitre, itinéraire d’un sociologue francais »,
Archives de sciences sociales des religions, Hors-série, p. 155-183.



Réinscrire le religieux dans le social... et la théologie - 33

BERNSTEIN Basil, 1975, Langage et classes sociales. Codes sociolinguistiques et
controle social, Paris, Editions de Minuit.

Branc Julie, en cours, La mise en cohérence de soi au fil des classes sociales,
contribution a une sociologie des alignements moraux. Une étude comparative
de I’engagement écologiste et du protestantisme adventiste, these de sociologie,
Paris, Ecole normale supérieure.

BonNEFOY Laurent, 2021, « Bernard Rougier, un chercheur conquis par la fievre
identitaire. De la recherche scientifique aux plateaux télévisés », Revue du Crieur,
19, 2, p. 142-159.

BouNaGa Aicha, 2023, Le soupgon et le reproche. Les dessous normatifs de la
prévention de la radicalisation et de la lutte contre le séparatisme (2014-2022),
these de sociologie, Toulouse, Université Toulouse - Jean Jaurés.

BourDIEU Pierre et WACQUANT Loic, 1992, Réponses. Pour une anthropologie
réflexive, Paris, Seuil.

BouRDIEU Pierre, 1994, « Pour une science des ceuvres », in P. Bourdieu, Raisons
pratiques. Sur la théorie de I'action, Paris, Seuil, p. 59-8o.

BoweN John, 2016, On British Islam: religion, law, and everyday practice in shari’a
councils, Princeton, Princeton University Press.

CAEIRO Alexandre, 2011, « The making of the fatwa: The production of Islamic
legal expertise in Europe », Archives de sciences sociales des religions, 155,
p- 81-100.

CESARI Jocelyne, 1994, Etre musulman en France. Associations, militants et
mosquées, Paris, Karthala.

Coronna Fanny, 1995, Les versets de 'invincibilité. Permanence et changements
religieux dans I’ Algérie contemporaine, Paris, Presses de la fondation nationale
des sciences politiques.

DARMON Muriel, 2016, La socialisation, Paris, Armand Colin.

DassetTo Felice, 1994, « L'Islam transplanté : bilan des recherches européennes »,
Revue européenne des migrations internationales, 10, 2, p. 201-211.

DavipsoN Naomi, 2012, Only Muslim. Embodying Islam in Twentieth-Century
France, Ithaca, Cornell University Press.

Dazey Margot, 2024a, « Enquéter sur des mouvements islamistes. Enjeux conceptuels,
méthodologiques et épistémologiques d’une approche centrée sur I'idéologie »,
Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée, 155.

—, 2024b, Respectable Muslims. Morals and Manners of Minority Citizens in France,
Cambridge, Cambridge University Press.

Ducroux Thibault, 2023, Illuminations carcérales : comment la vie en prison produit
du religieux, Geneve, Labor et Fides.

EsmiL1 Hamza, 2020, « Les nouveaux faussaires : le maitre, I'établi et 'aspirant »,
Contretemps. Revue de critique communiste, 6 juin. URL : https://www.contretemps.
eu/nouveaux-faussaires-maitre-etabli-aspirant/ (consulté : le 25/09/2024).


https://www.contretemps.eu/nouveaux-faussaires-maitre-etabli-aspirant/
https://www.contretemps.eu/nouveaux-faussaires-maitre-etabli-aspirant/

34 - Archives de sciences sociales des religions

—, 20214, « Changer I'intention. Adoration et conversion en islam contemporain »,
in P. Michel et J.-P. Heurtin (dir.), La conversion et ses convertis, Paris, Centre
Maurice Halbwachs.

—, 2021b, La fidélité et son reste. Adoration et réflexivité en islam contemporain,
these de sociologie, Paris, EHESS.

—, 2023, « Retour sur la tradition discursive. Talal Asad et le symbolisme religieux »,
Archives de sciences sociales des religions, 204, p. 11-30.

Fapir Nadia, 2017, « De la religion aux traditions : quelques réflexions sur I’ ceuvre
de Talal Asad », Archives de sciences sociales des religions, 180, p. 99-116.

—, 2019, « The Anthropology of Islam in Europe: A Double Epistemological
Impasse », Annual Review of Anthropology, 48, p. 117-132.

FAURE Sylvia, 2015, « Une lecture de Saba Mahmood au prisme de la sociologie de
la socialisation et de 'incorporation », Tracés, 15, p. 73-86.

Favier Anthony, FER Yannick, GALONNIER Juliette et PERRIN-HEREDIA Ana (dir.),
2023, Religions et classes sociales, Lyon, ENS Editions.

FER Yannick, 2019, « Pourquoi la sociologie des religions n’a pas connu de
“tournant affectif”. Emotions religieuses et récits disciplinaires », Asdiwal, 14,
p- 89-113.

—, 2022, Sociologie du pentecétisme, Paris, Karthala.

FERNANDO Mayanthi, 2014a, « Ethnography and the Politics of Silence », Cultural
Dynamics, 26, 2, p. 235-244.

—, 2014b, The Republic Unsettled: Muslim French and the Contradictions of Secularism,
Durham, Duke University Press.

FrEGosi Franck, 2011, L'islam dans la laicité, Paris, Pluriel.

GALONNIER Juliette, 2021, « “Venez comme vous étes a I'islam tel qu’il est”.
Individualisme religieux et travail de conversion dans une organisation
musulmane américaine », Genéses, 124, p. 9-30.

GEISSER Vincent, 2012, « La “question musulmane” en France au prisme des
sciences sociales », Cahiers d’études africaines, 206-207, p. 351-366.

GEISSER Vincent et ZEMOURI Aziz, 2007, Marianne & Allah. Les politiques frangais
face a la « question musulmane », Paris, La Découverte.

GIrIN Diane-Sophie, 2021, Des écoles comme les autres? Lenseignement privé
musulman de niveau élémentaire, entre recherche de distinction et quéte de
respectabilisation, thése de sociologie, Paris, EPHE.

GOTMAN Anne, 2013, Ce que la religion fait aux gens. Sociologie des croyances
intimes, Paris, Editions de la Maison des sciences de '’homme.

Grisez Emilie, 2023, A I’école primaire catholique : une éducation bien ordonnée,
Paris, Presses universitaires de France.

Hajjat Abdellali et MOHAMMED Marwan, 2016, Islamophobie : comment les élites
frangaises fabriquent le « probléme musulman », Paris, La Découverte.



Réinscrire le religieux dans le social... et la théologie - 35

HERrvVIEU-LEGER Danieéle, 1997, « La transmission religieuse en modernité :
Eléments pour la construction d’un objet de recherche », Social Compass, 44, 1,
p. 131-143.

—, 1999, Le pélerin et le converti : la religion en mouvement, Paris, Flammarion.

—, 2012, « La religion, mode de croire », in A. Caillé (dir.), Qu’est-ce que le
religieux ? Religion et politique, Paris, La Découverte, p. 140-154.

JoMIER Augustin et WARSCHEID Ismail, 2018, « Pour une islamologie historienne »,
Annales. Histoire, Sciences Sociales, 73, 2, p. 311-316.

JOUANNEAU Solenne, 2011, « “Ne pas perdre la foi dans I'imamat”. Comment
se maintiennent les “vocations” d’imams bénévoles en France », Sociétés
contemporaines, 84, 4, p. 103-125.

JoulLl Jeanette, 2015, Pious practice and secular constraints: women in the Islamic
revival in Europe, Stanford, Stanford University Press.

Kaxkro Nathalie, 2007, L'islam, un recours pour les jeunes, Paris, Presses de la
fondation nationale des sciences politiques.

KuosrokHAvVAR Farhad, 1997, L'islam des jeunes, Paris, Flammarion.

LAGROYE Jacques, 2009, Appartenir d une institution. Catholiques en France
aujourd’hui, Paris, Economica.

LAHIRE Bernard, 2013, Dans les plis singuliers du social. Individus, institutions,
socialisations, Paris, La Découverte.

LAMBERT Yves, 1991, « La “Tour de Babel” des définitions de la religion », Social
Compass, 38, 1, p. 73-85.

LAMBERT Yves, MICHELAT Guy et PIETTE Albert (dir.), 1997, Le religieux des
sociologues. Trajectoires personnelles et débats scientifiques, Paris, L Harmattan.

LAssAVE Pierre, 2019, La sociologie des religions. Une communauté de savoir, Paris,
Editions de 'EHESS.

—, 2022, « Mémoire et réflexivité : Dani¢le Hervieu-Léger et Pierre Bourdieu »,
Archives de sciences sociales des religions, 200, p. 139-152.

LAURENCE Jonathan et JusTIN Vaisse, 2007, Intégrer I'islam : la France et ses
musulmans, enjeux et réussites, Paris, Odile Jacob.

LEBLAY Jeanne, Les formes de participation des femmes a I'autorité religieuse en
islam en France contemporaine, these de sociologie en cours, Paris, EHESS.

LEPINARD Eléonore, SARRASIN Oriane et GIANETTONI Lavinia (dir.), 2021,
Genre et islamophobie. Discriminations, préjugés et représentations en Europe,
Lyon, ENS Editions.

ManaMOOD Saba, 2009 [2005], Politique de la piété. Le féminisme a I’épreuve du
renouveau islamique, Paris, La Découverte.



36 - Archives de sciences sociales des religions

MALOGNE-FER Gwendoline, 2018, « Protestant Churches and Same-Sex Marriage
in France: “Theological” Criteria and Sociological Approaches » in V. Altglas
et M. Wood (dir.), Bringing the Social Back into the Sociology of Religion:
Critical Approaches, Leiden, Boston, Brill, p. 35-58.

MartonT1 Frédérique, 2012, « Plaidoyer pour une histoire sociale des idées
politiques », Revue d’histoire moderne & contemporaine, 59, p. 85-104.

Paats Julie, 2010, « La politisation d’engagements religieux : Retour sur une matrice
de I’engagement en mai 68 », Revue frangaise de science politique, 60, p. 61-89.

PERRIN-HEREDIA Ana, & paraitre, « Laffinité élective en question : éthique musulmane
et esprit populaire honorable », in G. Angey, Y. Fer et J. Galonnier (dir.),
Saisir les religions en sociologue, Lyon, ENS Editions.

Ra1soN pu CLEUZIOU Yann, a paraitre, Serge Bonnet et le catholicisme populaire.
Un engagement savant et religieux, Nancy, L’ Arbre Bleu.

RENouU Gildas, 2020, « Exemplarité et mouvements sociaux », in O. Fillieule,
L. Mathieu et C. Péchu (dir.), Dictionnaire des mouvements sociaux, Paris,
Presses de Sciences Po, p. 244-251.

Rousseau André, 2015, Pour une sociologie de la crise catholique. France, 1960-198o,
Brest, Centre de recherches bretonnes et celtiques.

SiLHOL Guillaume, BiaNcHI Maria Alessandra et MAHIEDDIN Emir, 2021,
« Regards critiques sur la notion d’institution en sociologie des religions »,
L’Année sociologique, 2, 71, p. 429-451.

SoUANEF Karim, 2024, « Des individus suridéologisés ? Sociologie de I’espace
intellectuel islamique en France », Cultures et Conflits, 133, p. 73-100.

Suaup Charles, 1978, La Vocation. Conversion et reconversion des prétres ruraux,
Paris, Editions de Minuit.

—, 2014, « Pierre Bourdieu : la sociologie comme “révolution symbolique” »,
Recherche en soins infirmiers, 116, p. 81-94.

—, 2018, « La vocation, force et ambivalence d’un concept “nomade”. Pour un
usage idéal-typique », Sciences sociales et sport, 12, p. 19-44.

Truc Géréme, 2010, « Esquisse d’une sociologie de la théologie », Archives
de sciences sociales des religions, 150, p. 155-173.

TRUONG Fabien, 2017, Loyautés radicales. L'islam et les « mauvais garcons »
de la Nation, Paris, La Découverte.

VAN PRAET Younes, 2019, Transmettre et étre en quéte du « ‘ilm » : ethnographie
des modalités de transmission des savoirs islamiques dans I'agglomération
rouennaise, thése de sociologie, Rouen, Université de Rouen.

VENEL Nancy, 2004, Musulmans et citoyens, Paris, Presses universitaires de France.

WILLAIME Jean-Paul, 2003, « La religion : un lien social articulé au don », Revue
du MAUSS, 22, p. 248-269.



